
 

 
 

 

FRANSA’DA LAİKLİK, İSLAM, MÜSLÜMANLAR VE DİN EĞİTİMİ POLİTİKALARI 

 

 

Mehmet BAHÇEKAPILI* 
E-mail: mehmetbahcekapili@gmail.com 
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-1204-3177 
 
Citation/©: Bahçekapılı, M. (2018). Fransa’da laiklik, İslam, Müslümanlar ve din 
eğitimi politikaları. Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi, 6, 11-50. 

 

 

Öz 

Avrupa'daki birçok ülkenin din eğitimine yönelik yaklaşımları, yerel, bölgesel ve ulusal 

koşullarındaki değişiklikler nedeniyle farklılık göstermektedir. Bir ülkenin dini arka 

planı, dine bakış açısı, toplumdaki dini değerlerin rolü, din ile devlet arasındaki ilişki, 

eğitim sisteminin yapısı vb. etkenler, din eğitimi ve uygulamalarında değişik tercihleri 

beraberinde getirmektedir. Genel olarak Avrupa’daki din eğitimi uygulamaları 

konusunda üç farklı yaklaşım bulunmaktadır. İlki “no religious instruction” veya “laic” 

olarak ifade edilen devlet okullarında din eğitimine yer vermeyen laik din eğitimi, 

ikincisi “confessional religious education” olarak ifade edilen bir dine veya mezhebe 

dayalı din eğitimi, üçüncüsü ise “non-confessional religious education” olarak ifade 

edilen bir dine veya mezhebe dayalı olmayan din eğitimi yaklaşımlarıdır. Fransa’da 

1905 yılında devlet ve kiliseyi birbirinden tamamen ayıran yasal düzenleme ile devlet 

okullarında din eğitimine yer verilmemektedir. Fransa’daki bu uygulama Müslüman 

toplumun devlet okullarında din eğitimi alabilme/yapabilme özgürlüğünü de 

sınırlandırmaktadır. Ancak 1980 sonrası toplumda yükselen yeni taleplere cevap olarak 

dini konular, tarih, coğrafya ve edebiyat dersi öğretim programlarının içerisinde dinler 

hakkında öğretim ve non-confessional din eğitimi yaklaşımı temel alınarak 

verilmektedir. Bu bağlamda, Fransa’da devlet okullarında uygulanan laik din eğitimi 

anlayışı ile bunun İslam toplumu ve din eğitimini nasıl etkilediğini belirlemek, önemli 

bir problem alanı olarak görülmektedir. Buradan hareketle araştırma Fransa ile 

özdeşleşen ve Fransa’nın ruhu olarak adlandırılan laikliğin, İslam’ı, Müslümanları ve 

ülkedeki din eğitimi politikalarını ne yönde etkilediğini ortaya çıkarmayı 

amaçlamaktadır. Belirtilen ana amaç çerçevesinde Fransa’da laik yaklaşımın doğuşu, 

laikliğin uygulamadaki farklı boyutlarıyla sosyal-kültürel ve dini hayata yansımaları, 

                                                           
*  Doç. Dr., İzmir Kâtip Çelebi Üniversitesi, İslami İlimler Fakültesi, Felsefe ve Din Bilimleri Bölümü. 

  M
ak
al
e 
Tü

rü
: 
A
ra
şt
ır
m
a 
M
ak
al
es
i –

 A
rt

ic
le

 T
yp

es
: R

es
ea

rc
h

 A
rt

ic
le

 

  G
el
iş
 T
ar
ih
i/

R
ec

ei
ve

d
 1

2.
1

0.
2

01
8 
– 

K
ab

u
l T

at
ih

i/
A

cc
ep

te
d

 1
4.

1
2.

2
01

8
 

TUDEAR 6 



Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 
Turkish Journal of Religious Education Studies 

 

12 
 

Avrupa’daki din eğitimi yaklaşımları ve bunların bir parçası olan laik din eğitimi 

yaklaşımı, Fransa’da Müslümanların tarihsel arka planı ve İslam din eğitiminin farklı 

boyutları, literatür taraması yöntemine başvurularak incelenmektedir. Araştırmada 

konjonktürel siyasi gelişmelerin etkisiyle katı/militan laikliğin uygulandığı Fransa’da, 

toplumsal hayattaki değişim, gelişim, ihtiyaç ve beklentiler ile bir arada yaşama 

arzusunun neticesi olarak din eğitimi konusunda yeni yönelimlerin ortaya çıktığı ve bu 

sürecin Müslümanların din eğitimi taleplerini olumlu yönde etkilediği sonucuna 

varılmıştır.   

Anahtar Kavramlar: Fransa, laiklik, İslam, Müslümanlar ve eğitim. 

 

LAICISM, ISLAM, MUSLIMS AND RELIGIOUS EDUCATION POLICIES IN FRANCE 

Abstract 

The approach to religious education differs in many European countries due to 

differences with regard to local, regional and national conditions. Factors such as the 

religious background of a country, its perspective towards religion, the role played by 

religion in the society, the relationship between religion and the state, the educational 

system etc. bring forth various different preferences in religious education and 

applications. In general, there are three different approaches in Europe regarding 

religious education applications. The first is the secular religious education which does 

not allow for religious education at state schools that is known as “no religious 

instruction” or “laic”, the second is “confessional religious education” which is based 

on a certain religion or sect, whereas the third known as “non-confessional religious 

education” is an approach towards religious education that is not based on a certain 

religion or sect. There is no religious education in the state schools of France following 

a legal regulation in 1905 that completely separated the state and the church. This 

approach in France limits the freedom of the Muslim community to receive/practice 

religious education at state schools. However, as a response to new demands from the 

society after 1980, religious issues have been included in history, geography and 

literature curricula based on a non-confessional religion education approach. In this 

regard, determining how the secular religion education approach in state schools of 

France affects the Muslim community and religion education is considered as a 

significant problem. Accordingly, the purpose of this study is to put forth how 

secularism that is identified with France and that is known as the spirit of France affects 

Islam, Muslims and the religious education policies in the country. Within the 

framework of this purpose, the birth of secular approach in France, reflection of 

secularism on socio-cultural and religious life, religious education approaches in Europe 

and secular religious education approach have been examined based on a literature 

survey carried out for the historical background of Muslims in France and the different 

dimension of Islamic education. It was concluded as a result of the study that new 

approaches with regard to religious education have emerged in France where 

strict/militant secularism is in effect due to the impact of conjectural political 



Bahçekapılı, Fransa’da Laiklik, İslam, Müslümanlar ve Din Eğitimi Politikaları 

13 
 

developments as a result of the desire to live together and that the religious education 

demands of Muslims have been positively affected.  

Keywords: France, laicism, Islam, Muslims and education  

 

Giriş 

Avrupa’da İslam, Müslümanlar ve din eğitimi kavramları; kendi içinde siyasi, pedagojik, 

sosyo-kültürel ve sosyo-ekonomik, göç, etnisite gibi birbiriyle ilişkili farklı ögeleri içeren 

kompleks bir yapıya sahiptir. Coğrafi olarak doğduğu ve geliştiği topraklardan uzaklarda, 

başta ekonomik sorunlar olmak üzere farklı sebeplerle 20. yy’ın ortasından itibaren 

Avrupa kıtasına göç eden Müslümanların varlığı ile ortaya çıkan “Avrupa’da İslam, 

Müslümanlar ve din eğitimi” olgusu aradan geçen uzun süreye rağmen tartışılmaya devam 

etmektedir. Günümüz Avrupa’sının çokkültürlü yapısının oluşmasında önemli bir role 

sahip olan Müslümanların, aradan geçen bu süre zarfında aidiyet ve meşruiyetlerinin 

tartışılması, meselenin görülen/gösterilenlerden çok daha fazla ve köklü sorunlarının 

olduğunu düşündürmektedir.  

Günümüzde Müslümanlar ve birlikte Avrupalı toplumlar arasındaki ilişki, çokkültürlülük 

bağlamında ele alındığında bir sorun alanı/olgusu olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Avrupalıların genel olarak çokkültürlülük meselesine getirdiği yaklaşım, ülkelerinde iç 

siyasi malzeme olarak da kullanılmasının getirdiği zorluklarla beraber, meselenin 

merkezine İslam’ın ve Müslümanların indirgenmesine neden olmaktadır (Triandafyllidou, 

Modood & Zapata-Barreo, 2006, s.3). 1990’larda başlayan çokkültürlü vatandaşlık 

tartışmaları ve politik gelişmeler, 2001’deki 11 Eylül saldırısı, 2004’teki 14 Mart Madrid 

saldırısı ile 2005’te 7 Temmuz ve 21 Temmuz’daki Londra saldırıları sonrasında daha da 

farklı bir boyut kazandığı ve İslam merkezli çokkültürlülük tartışmalarının bir krize doğru 

evrildiği görülmektedir (Triandafyllidou vd., 2006, s.1).  Parekh  (2006)’ın ifadesiyle bugün 

Avrupa’da “15 milyondan fazla Müslüman'ın ciddi bir kültürel ve politik tehdit oluşturduğu 

yaygın bir şekilde kabul edilmektedir. Bazen bu görüş açıkça belirtilmekte; daha sıklıkla 

ima edilmekte veya basitçe varsayılmaktadır…” (s.179).  

Parekh (2006)’e göre Avrupa’daki çokkültürlülük tartışmalarının merkezinde İslam’a ve 

Müslümanlara getirilen eleştiriler yer almaktadır. Müslüman göçmenlerin aradan geçen 

yarım asra rağmen önceki ve şimdiki muhataplarının aksine, Avrupa ile bütünleşemedikleri 

iddia edilmektedir. Batının demokratik kurumlarını ve onların sunduğu liberal özgürlüğü 

ciddiye almadıkları, şu an ikamet ettikleri Avrupa topraklarını kendi evleri olarak 

görmedikleri, Avrupalılarla entegre olmak yerine kendi içlerinde dar bir alanda yaşamayı 

tercih ettikleri, zorunlu olduğu durumlarda onlarla bir bağ kurdukları, Avrupa içinde 

görece bağımsız bir topluluk olarak yaşadıkları düşünülmektedir. Batıya ve değerlerine 

yabancı kalmaları ve kendilerini Avrupa’nın değil de İslami bağlamda “ümmetin bir 



Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 
Turkish Journal of Religious Education Studies 

 

14 
 

parçası” görmeleri, onların yaşadıkları ülkeye çok az bağlılık duymalarına neden olduğu 

belirtilmektedir (s.179).  

Müslümanlara atfedilen bu olumsuz niteleme ve değerlendirmelerin yanında Avrupa’nın 

pek çok ülkesinde Müslümanların demokratik kurumlara saygı gösterdikleri yerel ve ulusal 

seçimlere katıldıkları, ana akım ya da diğer siyasi hareketler içinden seçilerek yönetime 

ortak oldukları ve içinde yaşadıkları ülkelerin refahı için çalıştıkları da bir gerçektir. Ancak 

Müslümanların siyasi hayata katılımları, eğitim başta olmak üzere karşılaştıkları birçok 

sorunla mücadelelerinde onlara politik bir alan açsa da özellikle muhafazakâr ve ırkçı 

partilerin düşmanca tutum geliştirmelerine neden olmaktadır (Parekh,  2006, s.182).  

Bugünün Avrupa’sında ortaya çıkan aidiyet ve meşruiyet sorunu ile ilgili tablo, İslam’ın ve 

Müslümanların yüzleşmek zorunda kaldıkları en önemli sorunlardan biridir ve bu sorun 

onların Avrupa’daki geleceklerine dair de önemli bir husustur. Uzun süre ihmal edilen 

Müslümanların sosyo-kültürel, sosyo-ekonomik ve eğitimsel taleplerinin, yaşanan bu tür 

krizlere rağmen yeniden ivme kazanması her iki taraf açısından son derece önemlidir. Her 

şeyden öte, Müslümanların Batı ile sağlıklı bir bütünleşme gerçekleştirebilmesi adına 

genel olarak eğitim, özel olarak ise din eğitimi taleplerinin hak ve özgürlükler bağlamında 

ele alınmasının ve 90’lı yıllardan itibaren Müslümanlara gösterilen hoşgörü politikalarının, 

Müslümanların Avrupa kıtasında ötekileşmiş/ötekileştirilmiş azınlıklar olarak kalmaması 

adına geliştirilmesi gerekmektedir. 

Avrupa’da İslam ve Müslümanlar konusu, geniş bir perspektifle incelenmesi gereken bir 

araştırma alanıdır. Pek çok bilimsel disiplinle ilişkisi olan bu alanın tüm yönlerini incelemek 

bu araştırmanın sınırlarını aşacaktır. Çalışmada Avrupa’daki İslam, Müslümanlar ve İslam 

din eğitimi boyutu laik bir ülke olan Fransa örnekliğinde ele alınmıştır. Araştırma 

kapsamında Fransa’yı önemli kılan husus, burada uygulanmakta olan din eğitiminin, diğer 

Avrupa Birliği ülkelerine göre hukuki ve yapısal açıdan farklı bir konuma sahip olmasıdır. 

2000 sonrası Avrupa Birliği ülkelerinin neredeyse tamamında zorunlu ya da isteğe bağlı 

olarak devlet okullarında din eğitimi yapılabilirken, Fransa’da 1905 yılında devlet ve kiliseyi 

birbirinden tamamen ayıran yasal düzenleme ile devlet okullarında din eğitimine yer 

verilmemektedir (Willaime, 2007a, s.84). Fransa’daki bu uygulama Müslüman toplumun 

devlet okullarında din eğitimi alabilme/yapabilme özgürlüğünü de sınırlandırmaktadır. 

Tarih dersi müfredatının içine yerleştirilmiş İslam dini ile ilgili konular haricinde, 

Müslümanların devlet okullarında alabilecekleri bir İslam din dersi bulunmamaktadır. 

Ancak diğer dini gruplar gibi, Müslümanlar da özel okul açma hakkına sahiptir. 

1980 sonrası toplumda din eğitimi ile ilgili yükselen yeni talepler, Fransa’da dini konuların 

başta tarih dersi olmak üzere coğrafya ve edebiyat dersi öğretim programlarının içerisine 



Bahçekapılı, Fransa’da Laiklik, İslam, Müslümanlar ve Din Eğitimi Politikaları 

15 
 

“dinler hakkında öğretim1 (teaching about religions)” ve “her hangi bir dini merkeze 

almayan (non-confessional) yaklaşım” dikkate alınarak yerleştirilmiştir (Martin, 2013, 

s.153).2 Bu bağlamda, Fransa’da devlet okullarında uygulanmakta olan laik din eğitimi 

anlayışı ve bunun İslam toplumuna ve din eğitimine nasıl etki ettiğini belirlemek, önemli 

bir problem alanı olarak görülmektedir. Buradan hareketle araştırma, Fransa ile 

özdeşleşen ve Fransa’nın ruhu olarak adlandırılan laikliğin, İslam’ı, Müslümanları ve 

ülkedeki din eğitimi politikalarını ne yönde etkilediği ortaya çıkarmayı amaçlamaktadır. 

Belirtilen ana amaç çerçevesinde araştırmanın alt amaçlarını: Fransa’da laik yaklaşımın 

doğuşu, laikliğin uygulamadaki farklı boyutları ile sosyal-kültürel ve dini hayata 

yansımaları, Avrupa’daki din eğitimi yaklaşımları ve bunların bir parçası olan laik din 

eğitimi yaklaşımı, Fransa’da Müslümanların tarihsel arka planı ve İslam din eğitiminin farklı 

boyutlarını belirmek şeklinde sıralamak mümkündür. Çalışmada laikliğin doğuşu, genel 

olarak din eğitimi politikalarını özel olarak İslam toplumunu ve din eğitimini nasıl 

etkilediğini belirlemek amacıyla literatür taramasından yararlanılmıştır. Literatür taraması 

söz konusu problemle ilgili ne yapıldığının görülmesini sağlayarak, araştırmacıya konu 

hakkında yol haritası çizmede yardımcı olan yöntemlerin başında gelmektedir (Balcı, 2006, 

s.57). Zira kaynaklardaki boşlukları ve araştırma gereksinimi duyulan alanları tanımlamak, 

çalışma konusu hakkında diğer araştırmacıların ulaştıklarını tespit edip daha ileriye gitmek 

(Bouner, 1996) ve nihai olarak süregelen çalışmalardan sentez yoluyla hangi boşlukların 

doldurulmak üzere hedef alındığını belirlemek noktasında (Köroğlu, 2015) literatür 

taraması önemli bir bilimsel araştırma yöntemidir. 

Yabancı literatürde Fransa’daki din eğitimi konusunu ele alan temel eserlerin başında; 

(Wilde, 1978; Cesari, 2002; Soper & Fetzer; Willaime, 2007a, 2007b; Jozsa, 2007, Van den 

Kerchove, 2011; Kodelja, 2011; Saint-Martin, 2013) gelmektedir. Bunlara ilaveten hem 

Avrupa’da hem de Fransa özelinde laiklik, çokkültürlülük, İslam, Müslümanlar ve din 

eğitimi hakkında bilgi ve değerlendirmelere yer veren çalışmalar olarak; (Coureur, 1998; 

Buijs, 2002; Bauberot, 2004; Nielsen, 2004; EPC, 2005; Antes, 2005; Brigttie, 2006; 

Triandafyllidou, 2006; Parekh, 2006;  Jackson, 2007; Localmultidem, 2007; Messner, 2008; 

Ednan & Zsofia, 2012; Durham, Torfs, Kirkmam & Scott; Schreiner (eds), 2011; Hull, 2012; 

Chazan, 2013; Buchardt, 2014; Teinturier, 2017; Ruitter & Vinding, 2018) sayılabilir.  

                                                           
1  Dinler hakkında öğretim, farklı dinlerin inanç, değer ve pratikleri hakkındaki öğretimi ve farklı ülkelerin 

tarihsel, kültürel ve sosyal gelişmelerinde dinin oynadığı rolü anlamayı ifade eder (Kodelja & Bassler, 
2004, ss.22-24; Kodelja, 2009, s.254).  

2  Fransa din eğitimi açısından laik modeli benimsemiştir. Bununla birlikte Tarih dersinde dini konuların 
öğretimi non-confessional yaklaşım ve dinler hakkında öğretim temel alınarak yapılmaktadır. 
Avrupa’da non-confessional din eğitiminin “seküler” ve “laik” olmak üzere iki formu vardır. Bunun 
arkasında ise bu ülke toplumlarının Protestan ve Katolik olmalarının etkisi vardır. Avrupa’da tarihsel 
gelişimleri dikkate alındığında sekülerizm Protestanlığın yaygın olduğu ülkelerde, laiklik ise Katolikliğin 
yaygın olduğu ülkelerde ortaya çıkmıştır Bkz. Fox (2011).  Bu bağlamda din eğitimi açısından İngiltere, 
Galler ve İskoçya seküler formu, Fransa ise laik formu temsil eder (Williame, 2007a, ss.88-89).  



Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 
Turkish Journal of Religious Education Studies 

 

16 
 

Ülkemiz özelinde ise Fransa’daki laiklik, İslam, Müslümanlar ve din eğitimi ile ilgili 

(Sarıkaya, 2010; Yazıcıoğlu, 2014; Yardım, 2017, Yükleyen ve Kuru, 2006; Ceran, 2017; 

Kavas, 2007); Avrupa’da din eğitimi, çokkültürlülük, Laiklik, İslam ve Müslümanlara yönelik 

din eğitimi alanında da (Bilgin, 1999, 1997, 2002; Aydın, 2001, Yılmaz (ed), 2005; 

Kaymakcan (ed), 2006; Altaş, 2003; Doğan, 2008; Kahraman, 2008; Küçük, 2009; 

Bahçekapılı, 2011a, 2011b; Köylü ve Turan, 2014; Altuntaş, 2015; Köylü, 2017) yapılan 

çalışmalar arasında yer almaktadır.  

Fransa’daki dini kurumları ve din eğitimini araştıran kapsamlı araştırma Kavas (2007) 

tarafından yapılmıştır. Kavas bu çalışmasında; öncelikle Fransa’da Katolikliğin tarihi süreci, 

günümüz Fransız Katolik Kilisesi, Fransa’da bugünkü Kilise tarihi, 21.yy’da Fransa’da dini 

hayat, Fransa’da eğitim sistemi, Katolik eğitim sisteminin misyonu, bir eğitim kurumu 

olarak Katolik okulu, Fransa’da devlet okullarında din eğitimi konularına sonra Fransa’da 

Müslümanlar, Fransa’da İslam teşkilatı, Fransa’da Müslümanların durumu ve Fransa İslam 

Konseyi başlıklı konu alanlarına temas edilmiştir. Bu çalışmada, Kavas’ın 2007’de ele aldığı 

konular; tekrara düşmeden din eğitimi merkeze alınarak Fransa’daki laik yaklaşımın 

doğuşu, laikliğin uygulamadaki farklı boyutları ile sosyal-kültürel ve dini hayata 

yansımaları, Avrupa’daki din eğitimi yaklaşımları ve bunların bir parçası olan laik din 

eğitimi yaklaşımı, Fransa’da Müslümanların tarihsel arka planı ve İslam din eğitiminin farklı 

boyutları ile sınırlandırılmıştır. 

1. Laik Yaklaşımın Doğuşunun Arka Planı: Din-Devlet İlişkilerine Etkisi 

Fransa’da din eğitimi meselesinin laiklik (laïcité) kavramı ile doğrudan ilgisi bulunmaktadır. 

Bir başka ifade ile Fransa’da din eğitiminin geçirdiği hukuki ve yapısal dönüşümlerin 

temelinde laiklik anlayışı bulunmaktadır. Laiklik kavramın ne anlama geldiği ve diğer dillere 

tercümesinin zorluğu pek çok düşünür tarafından dile getirilmiştir (Van den Kerchove, 

2011, s.55). Laikliğin gerçekte ne anlama geldiğine dair belirsizliklere rağmen, yetkililer, 

politikacılar, akademisyenler ve vatandaşlar, terimden övgü ile bahsetmişlerdir. Bunun en 

etkileyici bir örneği Aralık 2003'te Fransız Devlet Başkanı Jacques Chirac tarafından yapılan 

konuşmada ortaya çıkmıştır. Chirac yaptığı konuşmada, çocukların devlet okullarında 

“göze çarpan” dini kıyafetler giymekten alıkonulmasını önermiş ve  “laiklik geleneklerimize 

yazılmıştır. O, Cumhuriyet kimliğimizin kalbinde yer alıyor.”  (Chirac, Elysée Palace Speech, 

supra note 18.) ifadeleriyle Fransa ve laiklik arasında çok sıkı bir bağın olduğuna işaret 

etmiştir (Gunn, 2004, s.428). Bu bağlamda laikliğin Fransa Cumhuriyetinin büyük 

başarılarından biri olduğu, sosyal barış ve ulusal uyumun önemli bir unsuru olarak 

görüldüğü, Fransız özgünlüğünün özünde bir temel değer ve tüm dünya için ilham verici 

bir model olduğunu (Gunn, 2004, s.428) söylemek mümkündür. 

Gerçekte laiklik, bir Fransız keşfidir. Ne anlama geldiği Fransa tarihinde önemli bir yere 

sahip olan 1789 devrimi ile yakından ilişkilidir (Beabérot, 2004, ss.17-18; Van den 

Kerchove, 2011, s.55). Fransız devrimi boyunca, siyasi ve kamusal alanlar Katolik 



Bahçekapılı, Fransa’da Laiklik, İslam, Müslümanlar ve Din Eğitimi Politikaları 

17 
 

kilisesinden ayrı özerk bir yapıya bürünmüş, bir bakıma din ile devlete ait alanların sınırları 

çizilmeye başlanmıştır. O güne kadar Fransa’da Katoliklik, her açıdan belirleyici tek din 

iken, 1789 İnsan Hakları Bildirgesi’nin 10 ve 11. maddeleriyle dinler arasında herhangi bir 

ayırım yapmaksızın diğer inançlara yer verilmiş, bireylerin inançlarından dolayı tedirgin 

edilmemesi gerektiği (madde 10), düşünce ve inançların serbest iletiminin insanın en 

değerli hakkı olduğu (madde 11) vurgulanmıştır. Sonrasında ise Fransız hükümeti 1793’ün 

güzünden 1794’e kadar devletin Hristiyanlıktan arındırılması politikasını başlatmıştır 

(Boudon, 2005, ss.15-16; akt. Van den Kerchove, 2011, s.55).   

Devletin Hıristiyanlıktan arındırılmasına yönelik politikalara karşın Fransa siyasi tarihinde 

yaşanan gelgitler sebebiyle 1789 Fransız devriminin inşa etmek istediği ve içinde dine yer 

olmayan devlet yönetim biçimi zaman zaman sekteye uğramıştır. Örneğin Napolyon 

Bonapart 1802’de Papa VII. Pie ile “Konkordato” imzalayıp, 1804’te de ilk “Medeni 

Kanunu” çıkarttığında, Katolik kilisesi bundan rahatsızlık duysa da söz konusu konkordato 

ile Kilisenin din özgürlüğü talebi garanti altına alınmıştır. Ayrıca öncesinde 1801 

Konkordato’su ve 1802 (Organic Articles) Kanunu ile de Katoliklere, Protestanlara ve 

Yahudilere özel ayrıcalıklar verilmiştir. Tanınan din ve mezhepler, halk hizmetinden, kamu 

fonlarından, devlet bütçesine bağlı bakanlık ödemelerinden faydalanma hakkını elde 

etmişlerdir (Yazıcıoğlu, 2014). Napolyon’un “tanınmış dinler” sistemi olarak inşa ettiği bu 

süreçte dinlere politik ve siyasi otonom verilmiştir. Ancak bu otonomun sadece Katoliklere 

verilmemesi, artık Katolikliğin bir devlet dini değil, bilakis Fransız nüfusunun çoğunluğunun 

dini olarak kabul edildiğini göstermiştir. Artık Katoliklik, Protestanlık ve Yahudilikle birlikte 

tanınan üç dinden biri olmuştur. Ancak bu konkordato, o dönemde Fransızları kendi 

aralarında bölen tartışmaları sona erdirememiştir. Politik ayrışmalar, çeşitli dini 

tartışmaların üstünü örtmüştür ve neredeyse 19.yy.’ın tamamı Katoliklerle karşıtları 

arasında cereyan eden bir savaşa dönüşmüştür (Van den Kerchove, 2011, s.56). 

Laikliğin kamu düzenindeki bu yönlendirmesi dün olduğu gibi bugün de etkisini sürdürmüş 

ve hem genel eğitim hem de din eğitimi politikalarında merkezi bir önem taşımıştır (Soper 

ve Fetzer, 2005, s.5). Nihai olarak Fransız devriminden beri Katoliklerle, din sınıfına karşı 

çıkanlar arasındaki birçok savaştan doğan laiklik, aslında devletin idaresinde olan eğitim 

işlerinden kilisenin rol ve etkisinin azalmasına neden olmuş ve din öğretiminin kamu 

okullarında okutulmasının yasaklamasına doğru bir yol izlemiştir (Baubérot 2000; Soper 

ve Fetzer, 2005, s.6). Zira Fransız tarihçiler tüm 19.yy. boyunca ortaya çıkan Katoliklik ile 

devletin ayrılması/bölünmesi hadisesini “iki Fransız olarak adlandırılan Katoliklik ile 

seküler devlet” arasındaki savaş olarak nitelendirmişlerdir (Grondeux, 2005, s.23). Bu 

yüzyıl boyunca Katolik kilisesinin temsilcileri ile seküler devleti savunanlar arasında 

gerçekleşen siyasi-dini-tartışmalar, ülkenin yol haritasını belirlerken, süreç seküler devleti 

savunanların lehine doğru evrilmiştir.  

Kilise, devlet yönetimi üzerindeki yetkinliğini kaybederken eğitim politikalarındaki 

ağırlığını sürdürmeye çalışmıştır. Eğitim konusunda tartışmaların merkezinde Fransız 



Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 
Turkish Journal of Religious Education Studies 

 

18 
 

okulları yer almıştır. Katolik kilisesi toplum üzerinde olumlu bir etki oluşturmak için 

okullarla ilgili uygulamalarıyla eğitimi kontrol etmek istemiştir. Seküler parti ise kilisenin 

bu tür çabalarını şüphe ile karşılaşmış olup, bunu toplumu yeniden kazanma arzusu olarak 

nitelendirmiş ve din ile devlet arasındaki mantıksal ayrılığına yönelik politikalarını devam 

ettirmiştir (Van den Kerchove, 2011, s.56). 

1833 Guizot ve 1850 Falloux Kanunları3 Kiliselere popülerliğini/önemini kaybetmeksin 

öğretim özgürlüğü tanımıştır. 1833 Guizot kanunu her cemaatin tek başına veya kilise ile 

birlikte kendi ilkokulunu kurmasına veya mevcuttaki ilkokullardaki eğitim faaliyetlerini 

sürdürmelerine, ihtiyaç duyulan öğretmenleri yetiştirmeleri için okullar açmalarına izin 

vermiştir (Halls, 1976, s.5; Levillain, 2005, s.34). 1850 Falloux kanunu da herhangi bir 

kişi/kuruma okul açma yetkisi vererek ortaöğretimde Napolyon tarafından oluşturan 

tekelin kırılmasını sağlarken, diğer taraftan eğitim alanında özgürlüğün belirtilen şekilde 

yeniden elde edilmesi, devlet gibi ama devletin kontrolünden önemli ölçüde bağımsızlık 

kazanan kiliseye önemli katkılar vermiştir. Bu yönüyle Falloux kanunu, zaman zaman 

değerini yitiren kilise için son derece önemli bir yasal düzenleme olarak kabul edilmiştir. 

Kanunda kiliseye bu şekilde yeniden bir imtiyaz verilmesinin arkasında, 1848’deki şiddet 

olaylarını dindirme amacının yattığını belirtmek gerekir. Zira burjuva, toplumda bir istikrar 

unsuru olarak kabul gören kiliseye daha fazla güç verilerek şiddet olaylarını bastırmayı 

planlamıştır (Halls, 1976, s.6).  

Falloux Kanununun 2. maddesinde yer alan “Devlet ilkokulları, istemeleri halinde, ailelerin 

kendi çocuklarına dini öğretim vermek için, Pazar günü hariç haftanın bir gününü tatil 

edecektir.” hükmü neticesinde okul ile kilise hukuken ayrılmış olsalar bile ailelerin dini 

inanç ve uygulamalarına saygı duyarak, okul günlerinde çocuklarına din eğitimi ve öğretimi 

verme imkânı tanınmıştır. Bu arada ilkokul programındaki “Ahlak ve Din öğretimi” dersi 

yerine “Ahlak ve Vatandaşlık Öğretimi” dersi konmuş, dikkat çekici bir şekilde  “Tanrıya 

Karşı Görevler” konusu bu dersin programında da yerini korumuştur. Her ne kadar 

“Tanrıya Karşı Görevler” konusu programda yer almış olsa bile dersin adından “din” 

kelimesinin çıkartılarak, “Vatandaşlık” kelimesinin konmuş olması artık bu dersin din 

öğretiminden farklı olarak laik bir ahlak eğitimini başlattığını göstermiştir. Ancak 

İlköğretim sisteminin 1923’te yeniden yapılandırılması sürecinde “Tanrıya Karşı Görevler” 

konusu da (laik) ahlak ve vatandaşlık dersi programından çıkartılarak ahlak öğretimi içinde 

dine yapılan tüm referanslar tamamen sonlandırılmıştır  (Willaime, 2007b, 107; Köylü ve 

Turan, 2014, s.108).  

1870-1940 yıllarını kapsayan Fransa’daki Üçüncü Cumhuriyet dönemi din ile devlet 

işlerinin işleyişi noktasında bir dönüm noktasıdır. 1880’lere gelindiğinde Katolik kilisesinin 

ilk ve ortaöğretim üzerindeki mevcut yetkinliğini ortadan kaldıran yasal düzenlemeler 

                                                           
3  İkinci Cumhuriyet altında ilan edilen Falloux yasası, Eğitim Bakanı Alfred de Falloux'un adını taşır.  



Bahçekapılı, Fransa’da Laiklik, İslam, Müslümanlar ve Din Eğitimi Politikaları 

19 
 

gerçekleşmiştir. Bir bakıma bu 1880’li yıllar, Fransa’da laik/seküler anlayışın yeniden 

hâkim olduğu, kilisenin ise devlette, eğitim ve okul işlerinde rolünü tekrardan kaybettiği 

bir dönem olmuştur (Peña-Ruiz, 2014, s.95).   Jules Ferry, eski tüm devrimcilerin hayalini, 

yani eğitimin herkes için zorunlu, seküler ve ücretsiz olduğu politikayı hayata geçirmiştir. 

Bu bağlamda Jules Ferry Kanunları olarak bilinen 1881'deki yasal düzenleme ile devlet 

okullarında ücretler kaldırılmış; 1882'de de eğitim-öğretim 7 ile 13 yaş arasındaki tüm 

çocuklar için zorunlu hale getirilmiştir (Halls, 1976, s.6; Peña-Ruiz, 2014; s.95). Söz konusu 

yasa aynı zamanda okullarda din öğretimini yasaklamış ve eğitim programının seküler bir 

şekilde yapılandırılmasını zorunlu kılmıştır (Halls, 1976, s.7). Nitekim “Ahlak ve Din 

Öğretimi” dersi “Ahlak ve Sivil Öğretim” olarak değiştirmiş ve bunun spor, müzik ve/veya 

din eğitimi dersi gibi özel bir aktivite olarak Çarşamba günleri birer saat olarak okullarda 

verilmesini sağlamıştır (Van den Kerchove, 2011, s.56).  

Ancak Ferry’nin pozitivist tutumu, Fransa’da şiddetli bir düşmanlık uyandırmış ve kendisi 

“Tanrısız Okul” yaratmakla suçlanmıştır (Halls, s.7). Zira Ferry, laik devleti inşa etme adına 

art arda çıkartılan yasal düzenlemelerle kilisenin kamu alanındaki yetkisini sonlandırmaya 

çalışmıştır. 1883’te bir kararname ile yüksek askeri görevlileri dinsel törenlerden ayrı 

tutulması, 1884 Kanunu ile mezarlıkların dini/mezhepsel karakterinin kaldırılması, 

boşanmaya imkân verilmesi (sivil boşanmanın düzenlenmesi), dinlenme günü olarak kabul 

edilen Pazar gününün kaldırılması gibi düzenlemeler Ferry’nin bu bağlamdaki 

uygulamaları arasında yer almıştır. İlerleyen süreçlerde laik eğitimle ilgili gelişmeler hız 

kesmeden ilerlemiş ve dört yıl geçmeden 1886’da çıkartılan Goblet Kanunu, Jules Ferry 

kanunlarını daha farklı alanlara genişleterek okullarda görev yapan öğretmenlerin laik 

olması zorunluluğunu getirmiştir (Van den Kerchove, 2011, s.56; Yazıcıoğlu, 2014). 

1900’lerin başlarında da kilise ile seküler parti arasındaki çatışma derinleşmeye devam 

etmiştir. Bu dönem parlamentoda yer alan kilise taraftarı olan “Clerical Party” parti ile 

seküler partinin neredeyse tek gündemi ve tartışma konusu din ile devlet ayrımı 

konusundaki tartışmalar olmuştur (Van den Kerchove, 56). 

Fransa’da din eğitimini de ilgilendiren son ve en önemli gelişme ise 9 Aralık 1905’de 

yaşanmıştır.  Üçüncü Cumhuriyet yönetimi, Kiliseler (Katolik ve Protestan) ile diğer dini 

cemaatlerle (Yahudilik vb.) devletin birbirinden ayrılmasını öngören, laiklik olarak 

isimlendirilen bir hukuki ve yapısal dönüşümü içeren yasal düzenlemeyi hayata geçirmiştir. 

Bir başka ifadeyle 1905 tarihi yasayla, resmen onaylanmış ve devletçe tanınan dinlerin 

rejim ve konkordatoları kaldırılmıştır. Bu düzenlemelere bağlı olarak Katoliklik, ayrıcalıklı 

din olmaktan çıkarılmış ve devletin diğer din ve inançlara karşı (Katolik, Protestan, 

Yahudilik ve İslam) eşit davranması ilkesi benimsenmiştir (Kahraman, 2008, s.68).  

1905 yasası ile birlikte Fransa’da yaklaşık 1000 yıldır hüküm süren Katolik kilisesinin 

tahakkümü ortadan kaldırılmıştır. Yukarıda da belirtildiği üzere Katolik kilisesi ilk olarak 

1789 Fransız İhtilali ve sonrasındaki gelişmelerle sarsılmış, hatta Katolikler büyük bir 

dışlanmaya maruz kalmıştır. 19. yüzyılın tamamlanmasına 10 yıl gibi kısa bir süre kala 



Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 
Turkish Journal of Religious Education Studies 

 

20 
 

Katolikler tarihteki güçlü konumlarını kaybederken, kilise tarih boyunca temsil ettiği 

eğitimden sağlığa, ekonomiden siyasete kadar toplumsal hayatın bütün alanlarında 

görünürlüğünü kaybetmiştir. Bu dönemde kilise adına eğitim faaliyetlerini yürüten rahip 

ve rahibelerden oluşan yüz binin üzerinde bir kitle ciddi baskılarla karşılaşmış, önemli bir 

çoğunluğu insanlık dışı muamelelere maruz kalmış ve ülkelerinden sürülmüştür (Kavas, 

2007, s.111). Katolik kilisenin bu durumu, 1920 ve 1930’da, Fransız Katolik okullarının da 

derin bir dönüşüm geçirmesine yol açmıştır. Üyelerinin önemli bir kısmının sürgüne 

zorlandığı ve sınır dışı edildiği Kilise, kendi öğretisini yapma konusunda sıkıntılarla 

karşılaşmıştır. Fakat tüm sıkıntılara rağmen, Katolik piskoposlar, piskoposluk 

bölgelerindeki kurulan okulların (diocesan schools) ağını genişletmeye ve güçlendirmeye 

çalışmıştır (Teinturier, 2017, s.353-354).  

Tüm bu değişimlere rağmen laiklik prensibinin Fransız Anayasası’na yazılı olarak girmesi 

ise ancak 1946 yılında gerçekleşebilmiştir ki, bu 1937 yılında laikliği anayasal bir prensip 

olarak benimseyen Türkiye’den daha sonradır (Sarıkaya, 2010). Nihai olarak Fransa’daki 

1946 ve 1958 Anayasalarında yer alan ve devletin dinler karsısında tarafsızlığını ve din 

hürriyetini içeren düzenlemelerle ülkede laikliğin yerleşmesi sağlanmıştır (Arabacı, 2003, 

s.30; akt. Kahraman, 2008, s.68). 

2. Laikliğin Farklı Boyutları, Dini ve Sosyo-Kültürel Hayata Etkileri 

Laiklik, Fransa’da Cumhuriyetin kurumsal, yasal ve entelektüel tarihinin ayrılmaz bir 

parçasıdır ve ülkenin kurucu ilke rolünü üstlenmiştir (Kostoryano, s.62). Bir başka ifade ile 

Laiklik, Fransız hukuku ve siyasi düzenin kurucu nitelikteki bir değeridir (Vauchez, 2014) 

Fransız Devrimi'nden bu yana Katolikler ve bunlara karşı olanlar arasındaki birçok 

çatışmadan doğan laiklik ve sonrasında gelişen olaylar, devletin Katolik kilisesinden 

temizlenmesi, devlet okullarında dini öğretimin yasaklanması ve devlet memurlarının 

devlet fonlarının kaldırılması gibi uygulamaların gerçekleşmesi ile sonuçlanmıştır. 

Yaşananlar laikliğin nasıl anlaşılacağı kadar, Fransız siyasi tarihinin geçirdiği çalkantılı 

dönüşümle de ilgili olmuştur. Laiklik konusunda sert uygulamalara rastladığımız Fransa’da, 

sekülerlerin takındığı bu katı tutumda Katolik kilisesinin devletin tüm organlarındaki 

mevcut gücü ile toplumun kiliseye ve din adamlarına gösterdiği saygının önemli bir 

etkisinin olduğu görülmüştür. 1789’da başlayan seküler devlet idealinin zaman zaman 

sekteye uğraması, sekülerlerin laikliği çok daha sert bir şekilde uygulamaları sonucunu 

doğurmuştur. 1905 Kilise ile Devletin ayrılması kanunu da bu sert politikaların bir eseridir 

ve hem kilise hem de din, devletin tüm alanlarından bu politik tutumlar sonrası 

dışlanmıştır.   

Günümüzde laikliğin çeşitli yorumlarını iki kategoride toplamak mümkün olmuştur. 

Bunlardan ilki “ılımlı/soft” (çoğulcu/açık) diğeri ise “katı” (militan/kapalı) olarak ifade 

edilmiştir. Laikliğin ılımlı versiyonuna göre devlet dini inançların ifade edilmesini korumalı 

ve tüm dinlere eşit mesafede olmalı, dinler arasında tarafsız bir tutum takınmalıdır.  



Bahçekapılı, Fransa’da Laiklik, İslam, Müslümanlar ve Din Eğitimi Politikaları 

21 
 

Dinlerin özel alanla sınırlandırılmasını istemeyen ve bu tür sınırlamalara uzak duruş 

sergileyen ılımlı/açık laikliğin savunucuları, devlet okullarında da dinler arası anlayışı ve 

farklı dini gruplar arasındaki diyaloğu teşvik etmeyi arzulamıştır (Soper ve Fetzer, s.6). 

Nitekim Conseil d’État (Fransız Danıştayı)’nın 1989 tarihli hicap/başörtüsü kararı laikliğin 

ılımlı/açık versiyonu olarak anlaşılmıştır ve Mahkeme başörtüsü takmayı ifade özgürlüğü 

ve dini inançları gösterme hakkı olarak yorumlayarak doğrudan laiklikle 

ilişkilendirmemiştir (Jézéquel 1999; ak. Soper ve Fetzer, s.6).   

1980’li yıllarda Müslümanların kendi inançlarıyla ilgili devletten talepleri, laikliğin 

yorumlanması noktasındaki tartışmaları hızlandırmıştır. Müslümanların bu talepleri, 

laikliğe karşı bir meydan okuma şeklinde de görülmüştür (Kastoryono, s.62). Konuya dikkat 

çeken Vauchez (2014), 20.yy.’da 1980’lerin sonuna gelindiğinde laikliğe ilişkin gerilimlerin 

başörtülü Müslüman kadın öğrencilere odaklanıldığında ortaya çıktığını, ancak hâkimler 

ve idari makamların öğrencilerin okulda dini inançlarını ifade etmeyi de içeren inanç 

özgürlüğü hakkına sahip oldukları nosyonunu teyit ettiklerini belirtmiştir. Vauchez (2014) 

“gerçekten de yüksek mahkemelerden çeşitli yargı kararları, derslere katılım (Cumartesi 

günlerinde sistematik devamsızlığın uygun görülmemesi) ve güvenlik kurallarına (Örneğin 

kimya veya beden derslerinde başörtüsü takılmasına dair yasaklar haklı olarak 

değerlendirilebileceğine) ilişkin uygunsuz dini muafiyet iddiaları, okul düzenini tehdit 

etmediği sürece, öğrencilerin dini inançlarını ifade etmesi sonucunda laikliğin zarar 

görmeyeceğini” açıkça belirtmiştir. Nitekim 2000’ne kadar Fransız Danıştay’ının, okullarda 

başörtüsü kullanımına ilişkin yasaklayıcı bir tavır içine girmemesi, bu dönemde Fransa’da 

hâkim olan ılımlı laiklik anlayışının en açık göstergelerinden olmuştur. 1992–1999 arasında 

Danıştay, okulda başörtüsü taktıkları için öğrencilerin okul idaresince atılmalarının 

iptalinin istemine ilişkin verdiği 49 karardan 41’inde, başörtülü öğrencileri haklı bularak 

onların lehine karar vermiştir (Yükleyen ve Kuru, 2006, s.25; Küçük, 2010, s.101). 

2000’li yılların başından hatta Aralık 1999’dan4 itibaren ise laiklik konseptinin anlamı, bir 

dizi politik yasaklayıcı uygulamalar neticesinde değişim göstermiştir. Laiklik gittikçe, din 

özgürlüğünün temellerinden biri olarak, tek başına resmi makamlar üzerindeki etkisi 

yanında bireyleri de etkileyen genelleşmiş bir dini tarafsızlık zorunluluğuna dair yasal 

zemin olmaya doğru kaymaya başlamıştır (Vauchez, 2014). Bu durum laikliğin bir diğer 

uygulama biçimi katı/kapalı versiyonunun 2000 sonrasında hâkim olmaya başladığının da 

açık bir göstergesi olmuştur. Çoğu kamu politikası din hakkındaki kararını, laikliğin bu katı 

versiyonu uyarınca uygulamaya yansıtmıştır. Bu bağlamda Fransız vatandaşlarına bireysel 

                                                           
4  Aralık 1999’da Fransız İç İşleri Bakanı Jean-Pierre Chevenement, Fransız İslam’ını örgütlemek için yeni 

bir girişim başlatmaya karar vermiş ve büyük Müslüman dernekleri, cami ve dini yetkililerin, Bakan 
tarafından, 1905 Devlet-Din Ayrımı Yasası uyarınca Müslümanların yükümlülüklerini ve haklarını 
hatırlatıcı bir bildiriyi imzalamaları istenmiştir. Bakanının bu girişimi, Müslüman toplumun liderleri 
tarafından onların yurttaşlık sadakatine dair bir şüphe oluşturacağı, bunun ise aşağılayıcı bir tutum 
olduğu belirterek eleştirilmiştir (Cesari, 2002, s.41).  



Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 
Turkish Journal of Religious Education Studies 

 

22 
 

olarak özel hayatlarında dinle ilgili meselelerde ne yapacaklarına dair karar verme hakkı 

tanınırken kamu alanında dindar bireyler daha fazla kısıtlamalarla karşılaşmıştır. Dindar 

bireylerin devlet tarafından istihdam edilmesi ya da kamu hizmetinde (bir devlet 

okulunda) bulunmaları durumunda dinlerinin herhangi bir “dışsal dışavurumunu (Başörtü, 

Haç vb.) ” sergilemeleri yasaklanmıştır. Kamusal alanda dua etmek, bir okul kafeteryasında 

belirli yiyecekleri yemeyi reddetmek ve ev dışında dini farklı kıyafetler ya da takılar takmak 

kabul edilmemiştir. Bunun en dikkat çeken örneği Aralık 2003'te Fransız Devlet Başkan 

Jacques Chirac tarafından yapılan konuşmada görülmüş,  kendisi ilk olarak çocukların 

devlet okullarında “göze çarpan” dini kıyafetler giymekten alıkonulmasını önermiştir. 

Başkan, konuşmasında “laiklik geleneklerimize yazılmıştır. O, Cumhuriyet kimliğimizin 

kalbinde yer alıyor.”  (Chirac, Elysée Palace Speech, supra note 18.) diyerek devletin bu 

konuda nasıl bir tavır takınacağı noktasında kesin bir duruş sergilemiştir. Nitekim 2004 

yılında devlet okullarında hicabın yasaklaması da laikliğin bu katı versiyonunu savunanlar 

açısından bir zafer olarak görülmüştür (Jézéquel 1999, ss.38-39; Pena-Ruiz, 2001, s.22; akt. 

Soper ve Fetzer, s.6). 

Soper ve Fetzer (2005)’e göre Fransız kilise-devlet modeli, özellikle de laikliğin katı bir 

biçimde uygulanması sonrasında Müslüman gruplar, dini haklarını doğrudan devletin 

tanıması hususunda birtakım sınırlamalarla karşılaşmıştır. Fransa’da seküler/laik 

cumhuriyetçilerin bu tutumu, Müslümanların kendi dini uygulamalarını devletin 

sağlayacağı imkânlar dâhilinde gerçekleştirmelerini ve haklarını savunmalarını 

zorlaştırmıştır. Fransa’da önemli bir kamuoyu oluşturabilen Fransız öğretmenler sendikası 

lideri Francis Berguin’in (2001) kamusal alanda bireyin “dini kavramlarını geride bırakması 

gerektiğini” ifade etmesi de bu dönemde bireylerin din alanına ne ölçüde müdahale 

edilmeye çalışıldığını göstermesi açısından dikkat çekmiştir. Berguin’in bu denli seküler 

düşüncesinin politika yapıcılar arasında geniş çapta dikkate alınmış olması hadisenin 

boyutlarını göstermesi açısından son derece önemlidir. Söz konusu laik zihniyetin siyaset 

alanındaki hâkimiyeti, Müslümanların politik alana “Müslüman olarak” girmesini 

zorlaştırdığı gibi onların “savunmacı” şeklinde itham edilmelerine neden olmuştur. 

Müslümanların taleplerinin laikliğin bu tür sert uygulamalar karşısında yok sayılması, 

onların laikliğe farklı anlamlar yüklemelerine sebebiyet vermiştir. Örneğin Grande 

Mosquee de Lyon’un yönetmeni Kamel Kabtane (2001) Fransız aşırı laikçilerin “laikliği yeni 

bir din olarak dayatmak istemelerinden” yakınmıştır (Soper ve Fetzer, 2005, s.7). Soper ve 

Fetzer (2005) ifadesiyle hem kamu politikasının yönlendiricisi hem de ideolojik bir gelenek 

olarak laiklik, Fransa’daki Müslüman grupların ve liderlerinin politik argümanlarını 

yapılandırmıştır (s.7).  

Belirtilenlerin dışında laikliğin katı/militan uygulamaları Kamel Kabtane’in ifadelerinde 

olduğu gibi pek çok Müslüman öğretmenin laikliğe karşı bakışını olumsuz yönde 

etkilemeye devam etmektedir. İnançlarının gereği olarak başlarını örten insanların devlet 

okullarında barınamaması, Müslümanların Fransız devletine bakışını, her şeyden öte 



Bahçekapılı, Fransa’da Laiklik, İslam, Müslümanlar ve Din Eğitimi Politikaları 

23 
 

Müslüman toplumunun Fransa’ya entegrasyonunu etkilemektedir. Laikliğin yeni bir din 

gibi algılanması ve politikaların bu şekilde uygulanması Müslüman toplumunun Fransa ile 

olan bağlarını zayıflatmakta/koparmakta, belki de bu toplumun daha fazla içine 

kapanmasına ve radikalleşmesine neden olabilmektedir. Zira Fransız Müslümanların 

yaptığı hesaplamalara göre 1989 ve 2000’lerin başında, Müslüman genç kadınların 

“yüzlercesi”, başörtülerini çıkarmayı reddettikleri için devlet okullarından ihraç edilmekle 

cezalandırılmıştır (Kabtane, 2001; Merroun, 2001; akt. Soper ve Fetzer, ss.7-8).  

Cumhurbaşkanı Jacques Chirac’ın okullarda dini sembollerin laikliğe aykırı olup 

olmadığının araştırılması için kurdurttuğu “Stasi Komisyonu” araştırma amaçlarının 

ötesinde varsayımlara dayalı olarak “başlı başına görünür bir dinsel sembolün okul 

içerisinde taşınmasının okul dinginliğini alt üst etmeye elverişli olduğunu, özellikle tarih ve 

doğa (fen) bilimi gibi modern bilimin temelini oluşturan başlıca derslerin öğretilmesine 

karşı çıkan davranışların öğretim disiplini olumsuz etkilediğini ve Müslüman kadınların 

aslında başörtüsünü kendi istek ve arzuları neticesinde değil, bilakis ailevi ve toplumsal 

baskıdan kaynaklı kullandığını”5 ileri sürmüştür (Küçük, 2010, s.104). Müslüman kadınların 

taktıkları başörtü konusunda ölçüsüz bir genelleme yapan komisyonun bu tutumu, pek çok 

kız öğrenicinin öğrenim haklarını kullanamamasına ve okuldan uzaklaşmasına neden 

olmuştur. Nitekim 2004–2005 öğretim yılında 172 öğrenci başörtülü bir şekilde okula 

alınmadıkları için eğitimlerine devam etmemiş, 47 öğrenci disiplin kararıyla okuldan 

uzaklaştırılmış, 3 öğrenci Katolik okullarına gitmiş, 533 öğrenci ise başlarını açmayı kabul 

ederek eğitimlerine devam etmiştir (Yükleyen ve Kuru, s.26; Küçük, 2010, s.105).  

Fransa 11 Ekim 2010’da güvenlik gerekçesiyle “kamuya açık yerlerde yüzü kapalı giysilerle 

dolaşılmasına yasak getiren” yeni bir yasal düzenleme yapmıştır (Şencan, 2011, s.37). Bu 

bağlamda 2012 yılında iki Müslüman kadın peçe giydikleri için yargılanmış ve mahkûm 

edilmiştir. Bunun üzerine 2016 yılında bu iki kadın Birleşmiş Milletler (BM) İnsan Hakları 

Komitesine başvurmuş ve “Peçe taktıkları ve vücudun tamamını kapatan çarşaf giydikleri 

için ceza alan iki kadının başvurusunu inceleyen Komite, verdiği kararda Fransa'daki 

yasağın insan hakları ve dini özgürlüğün ihlali anlamına geldiğini” bildirmiştir. Komite 

ayrıca “Fransa hükümetinin peçe yasağına ilişkin gerekçeleri ve güvenlik kaygıları 

konusunda ikna olmadığını" belirterek “devletlerin belli durumlarda kimlik tespiti 

                                                           
5  Stasi Komisyonu, laiklik hakkında hazırlanacak yasa önerisinde düzenlemenin şu şekilde olmasını talep 

etmiştir: “Vicdan özgürlüğüne ve sözleşmeye bağlı özel kurumların kendi özgürlüklerine saygı içinde, 
okul, kolej ve liselerde, dini ya da siyasi aidiyeti gösteren kıyafet ve işaretler yasaktır. Her türlü yaptırım 
orantılıdır ve öğrenci üstüne düşen mecburiyetlere uymaya davet edildikten sonra uymadığı takdirde 
her türlü yaptırım alınır.”. Komisyon okullarda öğrencilerin taktıkları dini semboller hakkında da şu 
öneride bulunmuştur: “Yasak kapsamındaki dinsel kıyafet ve işaretler, büyük haç, başörtüsü ve kipa 
gibi bariz şekilde fark edilebilen işaretlerdir. Madalya, küçük haç, Hz. Davud yıldızı, Aziz Fatma eli, Küçük 
Kur’an gibi bariz şekilde fark edilebilir olmayan işaretler bu kapsamda değildir.” Komisyon tarafından 
yapılan öneri, 10 Şubat 2004’te Fransız Meclisi ve Senatosu tarafından kabul edilmiş ve 15 Mart 2004’te 
Chirac tarafından imzalanarak yasalaşmıştır. Ayrıntı için Bkz. Küçük, (2010, ss.105-106).  



Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 
Turkish Journal of Religious Education Studies 

 

24 
 

yapabilmek amacıyla bireylerden yüzlerini açmalarını talep edebileceği fakat peçe 

yasağının amacın dışında çok geniş kapsamlı olduğunu” ifade etmiş ve Fransa’dan 180 gün 

içinde rapor hazırlayarak Komite kararının uygulanması –iki Müslüman kadına tazminat 

ödenmesi ve 2010’da getirilen yasağın gözden geçirilmesi de dâhil-  adına atacağı adımları 

bildirmesini istemiştir (Altuğ, 2018). 

Fransa’da laiklik uygulamaları bağlamında Müslümanların karşılaştığı bir başka sorun ise 

“helal gıda” konusundaki tercihleridir. Chalon-sur-Saone Belediyesi tarafından 1984’ten 

beri bölgedeki okullarda domuz ürünleri verilen günlerde alternatif yemekler verilmesi 

uygulaması, 2015’te alınan “alternatif menü uygulamasına son verilmesi” kararı ile sona 

erdirilmiştir. Müslümanların Hukuki Savunma Ligi adlı örgüt Belediyenin söz konusu 

kararını Chalon-sur-Saone İdare Mahkemesine taşımış ve davayı kazanmıştır. Belediyenin 

mahkemenin kararına yaptığı itiraz ise Lyon İdare Mahkemesi tarafından Ağustos 2017’de 

reddedilmiş; Müslüman veya Yahudilerin dini gerekçelerle farklı menü taleplerinin 

karşılanması gerektiği, Belediye tarafından konan söz konusu yasağın hukuki olmadığı teyit 

edilmiştir (Aydın, 2018). 

Dinsel yaşam tercihleri dolayısıyla devlet ya da bazı yerel yönetimler ve yöneticiler 

tarafından dışlanan bireyler, aslında Fransız toplumu içinde inançlarıyla birlikte yaşama 

imkân ve şanslarının olmadığı düşüncesine kapılmakta, devlete karşı güven ve aidiyet 

hissetmemektedir. Bu dışlanma ve ötekileştirilme, söz konusu kişilerin farklı radikal 

gruplara katılmalarına neden olmaktadır. Tüm yaşananların etkisi ile katı laikliğin olumsuz 

uygulamalarına maruz kalan bireyler, “olmak istedikleri karaktere” yalnız aidiyet 

hissettikleri grup/gruplar içinde bürünebileceklerine inanırken gün geçtikçe Fransız 

toplumundan uzaklaşmakta, radikal gruplara ise yakınlaşmaktadır (Kabtane, 2001).  

Laikliğin Fransa’da izlediği ve uygulamada dönüşüm geçirdiği bu süreçte, laiklik kavramına 

yüklenen anlamların önemli bir etkisi bulunmaktadır. Fransa’da yaşanan laiklik 

uygulamasının üç farklı kesim tarafından üç farklı biçimle algılandığını söyleyebiliriz. 

Ortaya çıkan bu yaklaşımlardaki farklılık, temelde laiklik kavramına yapılan vurguda 

kendini göstermektedir. Bu duruma dikkat çekenlerin başında Laiklik sosyolojisinin 

kurucusu olarak da anılan Jean Baubérot gelmektedir. Baubérot laiklik kavramını bir üçgen 

olarak ele almakta ve üçgenin bir köşesinde “hiçbir dinin veya inancın devlet, millet, 

kurumlar ve birey üzerinde baskın olmaması” prensibinin yer aldığını, diğer köşesinde “din 

ve vicdan özgürlüğü”, sonuncusunda ise “farklı din ve inançların hukuk önünde eşitliğinin” 

bulunduğunu belirtmektedir. Baubérot bu özgürlükleri, sadece bireyin özel alanı veya 

kendi iç dünyasıyla sınırlandırmadan tüm sosyal pratiklerini de hesaba katarak 

tanımlamaktadır. Baubérot, laikliği tanımlarken dikkat çektiği önemli hususlardan biri bu 

üç prensibin bütün olarak algılanması gerektiğidir. Ancak pratikte farklı aktörlerin 

konumlarına göre bu üç prensipten birini öne çıkardığını belirten Baubérot, inananların 

din ve vicdan hürriyetine vurgu yaptığını, agnostik ve kilise karşıtlarının dinin baskı unsuru 



Bahçekapılı, Fransa’da Laiklik, İslam, Müslümanlar ve Din Eğitimi Politikaları 

25 
 

olmaması prensibini referans aldıklarını, azınlıkların ise din ve inançların eşitliği ilkesi 

üzerinde ısrar ettiklerini ifade etmektedir (Bauberot, 20046; akt: Sarıkaya, 2004, 2010)7. 

3. Avrupa’da Din Eğitimi Yaklaşımları ve Fransa’da Laik Din Eğitimi 

Batı toplumlarının yeni çokkültürlü yapısı, genelde eğitim sistemlerini özelde ise din 

eğitimi politikalarını bu yeni ortama uygun olarak düzenlemelerini gerekli kılmıştır. 

Çokkültürlü ortam içerisinde farklı her dini grubun din eğitimi taleplerini karşılayabilmek 

için, din eğitimi programları özellikle de devlet okullarında, mevcut sosyo-kültürel ve dini 

yapıya uygun olarak yeniden düzenlenmeye çalışılmıştır. Bu yeni çokkültürlü bakış açısı 

“farklı din ve kültür mensuplarının bir başka ifadeyle 'ötekilerin' öğretim 

programlarında görülebilir olmasını” (Carlson, 1995, s.408; akt. Altaş, 2003, s.181) 

sağlamıştır. 

Avrupa'daki birçok ülkenin, yerel, bölgesel ve ulusal bağlamlarının getirmiş olduğu farklı 

durumlardan dolayısıyla din eğitimine yönelik yaklaşımları da farklılık göstermiştir. 

Örneğin bir ülkenin dini arka planı (Katolik veya Protestan oluşu), dine bakış açısı, 

toplumdaki dini değerlerin rolü, din ile devlet arasındaki ilişkisi, eğitim sisteminin yapısı, 

tarihi ve politikası vb. etkenler din eğitiminin ve uygulanacak yaklaşımın değişmesine yol 

açmıştır (Jackson, 2007, s.29; Schreiner, 2002, ss.95-97). Bu bağlamda Avrupa'daki din 

eğitimi uygulamaları konusunda gelişen yaklaşımlara bakıldığında üç farklı yaklaşım 

türünün olduğu görülmektedir. Bunlardan ilki, “No Religious Instruction veya Laicite” 

olarak ifade edilen devlet okullarında din eğitimine yer vermeyen laik din eğitimi 

yaklaşımıdır. İkincisi, “Confessional Religious Education/Tek Değer Odaklı Din Eğitimi” 

olarak ifade edilen bir dine veya mezhebe dayalı din eğitimi yaklaşımıdır. Üçüncüsü ise 

“Non-Confessional Religious Education/Çok Değer Odaklı Din Eğitimi”8 olarak ifade edilen 

bir dine veya mezhebe dayalı olmayan din eğitimi yaklaşımıdır.  

                                                           
6  Türkçesi için Bkz. Baubérout, J. (2009). Laiklik Tutku İle Akın Arasında 1905-2005, (Alev Er, Çev.). 

İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi. 

7  Baubérot’un laiklik kavramına getirdiği yaklaşım biçimi, sadece Fransa için değil benzer tartışmaların 
belli aralıklarla yaşandığı Türkiye için de geçerlidir. Zaman zaman iç siyasette yaşanan politik 
dönüşümler, laikliğin yukarıda dile getirilen üç farklı anlamından sadece birinin ön plana 
çıkar(t)ılmasına yol açmaktadır. Bu kısır bakış açısı neticesinde gerek dünyadaki örneklerinde ve 
gerekse Türkiye’de hususiyetle dinin kamusal alanla ilişkisi ve farklı inançların eşit muamele görmesi 
gibi konularda oldukça problemli alanlarla karşılaşılmıştır (Albayrak, 2015, s.186). Devletin ve politika 
geliştirenlerin toplumu oluşturan tüm bireyleri kuşatabilmesi için laikliğin barındırdığı bu üç farklı 
anlamı bir araya getirecek politik bir vizyon geliştirmeleri ve uygulamaları gerekmektedir 

8  “Confessional Religious Education (RE) ve “Non-confessional RE” kavramları,  Avrupa’da farklı 
ülkelerdeki uygulama çeşitlilikleri dolayısıyla din eğitimcileri tarafından farklı şekillerde 
tanımlanmaktadır. Örneğin Non-Confessional RE yaklaşımının İngiltere ve İsveç’teki örneği açıklanırken 
bu kavramlar yerine “integrative ve seperative RE” kavramlarını kullanılmaktadır. Almanya’da ise “non-
confessional RE ve integrative RE”  kavramları yerine “interreligiöser Religionsunterricht” 



Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 
Turkish Journal of Religious Education Studies 

 

26 
 

Söz konusu bu üçlü sınıflama, genel olarak Avrupa'daki din eğitimi politikalarını tanıma ve 

anlama konusunda önemli ve yerinde kabul edilse de Avrupa'daki İslam din eğitiminin 

hukuki, eğitsel ve yapısal durumunu açıklama noktasında yetersiz kalmaktadır. Zira sosyo-

kültürel, siyasi ve tarihsel arka planlarından kaynaklanan farklılıklar sebebiyle, Avrupa 

ülkeleri İslam din eğitimi uygulamaları noktasında farklı çözümler geliştirmiştir. Bu 

nedenle Avrupa’daki din eğitimi yaklaşımlarını sınıflamaya yönelik farklı bakış açıları da 

bulunmaktadır. Bunun ötesinde confessional ve non-confessional din eğitimi modellerinin 

ne olduğu, ne şekilde yorumlanacağı ve nasıl uygulanacağı hususunda,  ülkeden ülkeye 

değişiklik gösteren tecrübeler ortaya çıkmıştır. Örneğin İngiltere’de uygulanan non-

confessional din eğitimi yaklaşımı ile İsveç veya Danimarka’daki tamamen aynı değildir. 

Bazen bu kavramların mahiyetleri dahi ülkelere göre değişiklik gösterebilmektedir 

(Schreiner, 2011, s.22-23). Nitekim ilköğretim programlarını non-confessional olarak 

tanımlanabilen, ancak tarafımızdan yapılan araştırmada confessional din eğitimi 

yaklaşımının ögelerini içerdiğini belirlediğimiz ve aynı durumun başka din eğitimcileri 

tarafından da teyit edildiği Finlandiya’daki uygulama için “weak-confessioanal” kavramı 

kullanılmaktadır.9   

Genel sınıflandırmada yer alan kavramlarının kapsam ve sınırlılıklarında görülen bu 

farklılıklardan ötürü, İslam din eğitimi ile ilgili yeni ve farklı sınıflandırmaların olduğu 

gözükmektedir. Bu bağlamda Batı literatüründe en dikkat çekici sınıflama Albrecht Fuess 

tarafından geliştirilen ve “Laik, Herkes İçin Din Eğitimi, Resmi Tanıma ve İhmal Modelleri” 

şeklinde yapılan/adlandırılan sınıflama olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır (Fuess, 

2007). Ancak söz konusu din eğitimi yaklaşımı Fransa bağlamında ele alındığında, yapılan 

tanımlamaların aynı olduğu ve “Laik Yaklaşım” ifadesinin tüm sınıflama türleri için 

kullanılan ortak bir adlandırma olarak tercih edildiği görülmektedir (Fuess, 2007; 

Bahçekapılı, 2011a). Laik yaklaşım, özel okullar hariç, “devlet okullarında” din eğitimi 

uygulamasının yer almadığı yaklaşım türüdür. İslam din eğitimi konusunda ortaya çıkan 

modellerden ilki laik din eğitimi uygulamasıdır. Bu model Avrupa’da Fransa ve İsviçre’nin 

Francophone kantonlarında uygulanmaktadır. Fransa bir takım tarihsel sebeplerden 

dolayı din ve devlet ayrımının en derinden hissedildiği tek Avrupa ülkesidir. Din ile devlet 

arasındaki bu ayrım veya birbirinden bağımsız olma durumu, belirtildiği üzere 1905 

tarihine kadar uzanmaktadır. 1905 yılında devlet ve kiliseyi ayıran kanunla birlikte, dinȋ 

                                                           
(Interreligious RE/Dinlerarası Din Eğitimi) ve “Religionsunterricht für alle” (RE for All/Herkes İçin Din 
Eğitimi) kavramlarının tercih edildiği görülmektedir (Alberts, 2007, s.1).  

9  Finlandiya’da 2003 yılında yapılan Din Özgürlüğü Yasası ve farklı inanç kesimlerinin toplum içerisinde 
varlıklarını göstermesi sonrasında, Protestan Kilisesi’nin baskın ağırlığına rağmen, din derslerinin içeriği 
hakkında yapılan tartışmalar çoğalmıştır. Artan yeni talepler doğrultusunda Protestan din eğitiminin 
içeriğinde bir takım değişikliklere gidilmiştir. Protestan din eğitimi, içeriksel yapısındaki bu değişim 
sebebiyle tam anlamıyla confessional olarak değil  “weak confessional” olarak ifade edilmektedir 
(Räsänen ve Ubani, 2009, s.66; Bahçekapılı, 2013, s.900). 



Bahçekapılı, Fransa’da Laiklik, İslam, Müslümanlar ve Din Eğitimi Politikaları 

27 
 

eğitim-öğretim Katolik Kilise’ne devredilmiş ve Devlet, kendi kurumlarında din eğitimi ve 

öğretimi uygulamasına son vermiştir (Willaime, 2007a,  s.90-93; Schreiner, 2011, s.95).  

Görüleceği üzere, laik modelde din eğitimi uygulaması tamamen kalkmamakta, yalnız din 

eğitiminin uygulandığı alanlarda değişiklik yapılmaktadır. Çünkü bu yaklaşımın 

benimsendiği ülkelerde devlet okullarında olmasa da, özel okullarda (écoles privées veya 

écoles libres) din eğitimi yapılabilmektedir. Örneğin Katolik kilisesi, kendi açtığı eğitim 

kurumlarında din eğitimi uygulamasına devam etmektedir. Nitekim Fransa’da da mevcut 

okulların yaklaşık %20’si özel okuldur ve bunların %78,8’i (yaklaşık 8650 okul, 2.050.000 

öğrenci) Katolik kilisesine ait olup söz konusu kurumlardaki öğrenci sayısı ülkedeki toplam 

öğrencilerin %20’sini teşkil etmektedir (Schreiner, 2005, s.7; Bellestrem, Blardinelli ve 

Cornides, 2011). Ülke genelindeki Katolik okullar, tek tip olmayıp, anaokulundan 

üniversiteye kadar pek çok eğitim kademesinde faaliyet göstermektedir. İlk, orta (kolej) ve 

liseler, meslek okulları, teknik liseler, özel eğitime muhtaç çocuklar için okullar ve ziraat 

okulları, Katoliklerin ağırlıkla eğitim faaliyeti yürüttükleri alanlardır (Köylü ve Turan, 2014, 

s.107).10  

Fransa’da özel okullar devletle sözleşmesi olanlar ve olmayanlar şeklinde ikiye 

ayrılmaktadır. Devletle sözleşmesi olan okullar, Eğitim Bakanlığı’nın talimatlarına uyar ve 

bakanlığın hazırladığı öğretim programlarını takip eder. Sözleşmesi olmayan özel okullar, 

Bakanlığa kayıt yaptırmak zorundadır, ancak iş/işlemlerinde tamamen bağımsızdır ve 

kendi öğretim programlarını hazırlayabilir (www.expatica.com; www.justlanded.com). 

Günümüzdeki Katolik okulların önemli bir çoğunluğunun devletle sözleşmesi vardır ve 

devlet okullarındaki ulusal öğretim programını takip ederler. Ayrıca öğretmen seçiminde 

devlet okullarında temel alınan kriterlere bağlıdırlar (Wilde, 1978, s.87). Devletle sözleşme 

imzalayan okulların dikkat çeken özelliklerinden biri devlet tarafından mali anlamda 

destek almalarıdır. Devletle sözleşme yapmış olan bütün özel okulların öğretmen 

ihtiyaçları da devlet tarafından karşılanır.  Bir derneğin devlet ile yaptığı sözleşmeye tabi 

olan özel okullar ise işletme giderlerini karşılamak için ilave destek alabilir (Messner, 2008, 

s.129).  

Özel okullar 31 Aralık 1959 tarihinde devletle imzaladıkları ve kısaca Debre Kanunu olarak 

isimlendirilen yasal düzenleme ile birlikte kapılarını inanç ayrımı gözetmeksizin tüm 

öğrencilere açmıştır (Kavas, 2007, s.345). Bu sebeple Katolik okulların önemli bir kısmı 

mezhepsel olmayan günlük okullardır (non-denominational day school). Buna göre Katolik 

okulları sadece Katolikleri değil, Katolik olmayan ailelerin çocuklarını da kabul etmektedir. 

                                                           
10  Köylü ve Turan’ın (2014) tespitlerine göre 2005 yılında ülkede Katoliklere ait 5.300 ilkokul, 1,630 

ortaokul (kolej), 818 genel ve teknik eğitim veren lise, 528 Katolik meslek lisesi, 212 Katolik lisesi 
bulunmaktadır. Ayrıca Fransa’da Paris, Lille, Angers, Lyon ve Toulouse’de 5 Katolik Üniversitesi yer 
almaktadır (ss.107-108).  Fransa’daki Katolik okulların sayısı konusunda ayrıca bkz: Messner, (2008, 
s.129). 



Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 
Turkish Journal of Religious Education Studies 

 

28 
 

Fakat bu okullarda Katoliklik teşvik edilmemektedir. Ancak, Katolik aileler, çocuklarını bu 

okula verdiklerinde, okul yönetimlerinden devletin belirlediği eğitim programı dışında 

“Hıristiyanlıkla ilgili bilgilerin verildiği dersleri”n çocuklarına okutulmasını 

isteyebilmektedir. Yine okul yönetimleri, ibadet saatlerinde ve özel günlerde öğrencilerin 

istemesi durumunda, onları en yakın kiliseye götürerek ibadet etmelerine imkân 

tanımaktadır (Kavas, 2007, 346). Ayrıca devlet okulları Pazartesi’den Cumartesi’ye kadar 

haftada 6 gün eğitim-öğretime devam ederken, söz konusu özel okullar Pazartesi’den 

Cuma’ya haftada 5 gün eğitim-öğretime devam etmektedir. Özel okullarda eğitim alan 

öğrenciler -devlet okullarında olduğu gibi- ortaokulu ve liseyi bitirme sınavlarına tabi 

tutulmaktadırlar (www.justlanded.com; http://education.stateuniversity.com). Özellikle 

Katolik liseleri, lise tamamlama sınavında oldukça başarılıdır. 2003 yılındaki verilere göre 

Bakalorya (liseyi tamamlama) sınavına giren öğrencilerin %98’inin başarılı oldukları tespit 

edilmiştir (Köylü ve Turan, 2014, s.108).  

Fransa’da anakara içinde özel eğitim kurumları dışında Laik yaklaşımın uygulanmadığı tek 

yer Alsace-Moselle bölgesidir. Ancak Alsace-Moselle bölgesine ek olarak, Réunion, 

Martinique, Guadeloupe ve Fransız Guyanası gibi deniz aşırı Fransız topraklarında da laiklik 

konusunda istisnai uygulamalar mevcuttur. 1905 yılında devlet ve kiliseyi ayıran kanun 

kabul edildiğinde, Alman İmparatorluğunun bir parçası olan Alsace- Moselle bölgesi, 

bugün hala kendi geleneksel hukukunu ve statüsünü korumakta ve belli problemler için 

kendi çözümlerini uygulamaya geçirmektedir (Şencan, 2011, s.35).  

Alsace-Moselle Yerel hukukuna göre, ilkokullar için 15 Mart 1850 tarihli kanunun 23. 

Maddesi ile orta dereceli okullar için de 13 Temmuz 1873 tarihli talimatın 16 Kasım 

1887’de yeniden kaleme alınmış şekline uygun olarak, tanınmış (Katolik, Protestan, 

Yahudi) dini cemaatlerden birine mensup olan öğrenciler kamu okullarında din eğitimi 

alabilirler. Alsace-Moselle bölgesinde dini eğitim (din dersi), okul programlarının bir 

parçasıdır ve kamu görevlileri din eğitimi sınıflarını organize etmekle yükümlüdür. Devlet 

okullarında okutulan din dersi öğretim programı, ilgili dini cemaat ile devletin eğitim 

yetkilileri tarafından hazırlanmaktadır. Ancak programın dini muhtevasını, devlet 

yetkililerinin müdahalesi olmaksızın, ilgili cemaat kendisi belirlemektedir. Bu dersi verecek 

öğretmenler ise dini cemaatlerle işbirliği halinde devlet tarafından seçilir ve atanır. 

Bununla birlikte öğrencilerin 18 yaşına gelinceye kadar ailelerinin, 18 yaşından sonra 

kendilerinin talepleri doğrultusunda din dersinden muaf olma hakları bulunur. Ayrıca 

öğrenciler, din dersi müfredatında yer alan “uygulamaya dayalı konulara” katılmayabilirler 

(Messner, 2008, ss.127-128).  

Yukarıda belirtilenlere ek olarak Alsace-Moselle bölgesinde faaliyet gösteren dini 

cemaatlere ait ilkokul, ortaokul ve liselerde din dersi yapılmakta, bu okullardaki din dersi 

öğretim programı cemaat yetkilileri tarafından belirlenmektedir. Bu bölgedeki özel 

okulların bir diğer özelliği, devlet tarafından yoğun bir şekilde destek alabiliyor olmalarıdır.  

Alsace-Moselle bölgesi dışındaki özel okullara yapılan mali desteklerde sınırlama 



Bahçekapılı, Fransa’da Laiklik, İslam, Müslümanlar ve Din Eğitimi Politikaları 

29 
 

görülürken, Alsace-Moselle bölgesindeki özel okullar 1886 kanununun 2. Maddesi’nden 

muaf tutulmuştur (Danıştay, 28 Mayıs 1937). Bu sayede bu bölgedeki idarecilerin özel 

okullarının yatırım harcamalarını sınırsız bir şekilde devlet tarafından 

desteklenebilmektedir (Messner, 2008, s.129). 

4. Fransa ve Müslümanlar: Tarihsel Arkaplan  

Batı ile İslam’ın karşılaşması bu yüzyıla özgü bir olgu değildir. İslam’ın Avrupa’daki tarihi, 

8.yy’a kadar uzanmaktadır. Ortaçağ boyunca Müslümanların savaşlar ve ticari ilişkiler 

yoluyla İtalya, İspanya ve Portekiz gibi dönemin güçlü ülkeleriyle ilişkilerinin olduğu, hatta 

buralarda yaşadıkları bilinmektedir (Hunter, 2002; Antes, 2005). Arap yarımadasından 

batıya doğru Suriye, Mısır ve Kuzey Afrika’yı ele geçiren Müslümanlar, Tarık b. Ziyad 

komutasındaki İslam ordusu ile 711’de Cebelitarık Boğazını geçerek Vizigotları bozguna 

uğratıp İspanya’ya yerleşir (Ceran, 2017, s.17). İspanya’nın ardından Fransa’nın da 

İslamiyet’le ilk tanışması aynı yüzyılda gerçekleşir. Zira İslam ordusu 717-718 yıllarında Hür 

b. Abdurrahman kumandasında Güneybatı bölgesinde İspanya sınırında bulunan Pirene 

Dağları’nı aşarak Fransa topraklarına girer (Karaman, 2003, s.112).  

Hür b. Abdurrahman’dan sonra kumandayı alan Semh b. Malik, Akitanya (Aguitania) 

düklüğünün başşehri Toulouse'u (Tuluz) kuşatmış, ondan sonra Semh’in yerini alan 

Anbese b.  Süheym el-Kelbî 725’de Carcasonne’u (Karkason)  ele geçirmiş ve Nimes’e  

(Nim)  kadar olan bölgeyi anlaşma yoluyla idaresi altına almıştır. Nimes’dan sonra Rhône 

vadisi boyunca herhangi bir direnişle karşılaşmadan yoluna devam edip Vienne ve Lyon 

şehirlerini ele geçirmiştir (İbnü’l-Kûtıyye, 1989, 39; akt.  Ceran, 2017, s.17). Anbese’nin 

vefatından sonra 731’de Endülüs Valiliğine atan Abdurrahman b. el-Gafiki Fransa içlerine 

doğru girmek suretiyle Lyon ve Bordeaux’ya kadar ulaşmışlardır. Sonrasında 

Abdurrahman, Arles şehri, Dauphiné bölgesi, Lyon, Mâcon, Beaune, Dijon, Bèze, Autun, 

Besançon ve Paris’e 30 km mesafedeki Sens şehrine kadar ilerlemiştir (Ceran, 2017, s.18). 

Ancak bir müddet sonra Müslüman kuvveti bugün Moussais La Bataille denilen yerde 

Charles Martel kumandasındaki Frank kuvvetleri tarafından mağlup edilmiştir. Tarihte 

Puvatya savaşı olarak bilinen bu olaydan sonra Müslümanların daha ileri gitmeleri 

mümkün olamamıştır. Ancak bir müddet daha güney sahillerine ve Marsilya yakınlarına 

yerleşerek 975 yılına kadar varlıklarını sürdürmüşlerdir (Karaman, 2003, s.112). 

Müslüman dünya ile Fransa arasındaki diplomatik ilişkilerde Abbasi halifeleri ile Karolenj 

hanedanı hükümdarlarının rolü büyüktür. Abbâsi hükümdarı Hârûn Reşîd (786-809) ile 

çağdaşı İmparator Şarlman arasında yaşananlar söz konusu ilişkilerin geliştirilmesinde 

önemli katkılar sunmuştur. Bu iki devlet adamının bir araya gelmesinde,  onların siyasi 

geleceklerini olumsuz etkileyen İspanya’daki Endülüs Emevilerin varlığı önemli bir etken 

olmuştur. Bir başka ifadeyle İspanya’daki Emevi devletini, her iki devlet adamı da bir tehdit 

unsuru kabul etmiştir (Karakuş, 2017, 473). Harun Reşit ile Şarlman arasında -karşılıklı 

elçilerin gönderilmesi ve hediyeleşme yoluyla kurulan- yakın ilişkiler, savaşlar dışında iki 



Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 
Turkish Journal of Religious Education Studies 

 

30 
 

devlet ve toplumun birbirini tanımasına imkân sunmuş, özellikle bu dönem zarfında 

Fransızlar, İslam dünyası ve medeniyetinin farklı unsurlarını keşfetme fırsatı yakalamıştır 

(Ceran, 2017, ss.30-32). 

Arapların dışında Fransa ile ilişki kuran bir diğer devlet ise Osmanlı olmuştur. Osmanlı-

Fransa arasındaki ilk ilişki Bizans’ın yardım çağrısı üzere 1368’de gerçekleşmiştir. 14.yy’da 

Osmanlıların Balkanlara yerleşmesi iki devlet arasındaki siyasi-askeri ilişkileri arttırmıştır 

(Yorulmaz, 2000, s.697). Kanuni dönemi, ilişkilerin evrildiği, yoğun ticari ve siyasi 

alışverişlerin başladığı süreç olarak bilinmektedir. Kanuni Sultan Süleyman ile Fransız Kralı 

I. François’in başlattıkları bu yakınlaşma, bir anlamda Fransa’nın bugüne kadar İslam 

ülkeleriyle yürüttüğü ilişkilerin temelini oluşturması yönüyle ayrı bir önem taşımıştır.  

Özellikle 1536 yılında Fransa’ya verilen ahitname ile Osmanlı sınırları içinde dini, ticari, 

hukuki sahalarda önemli imtiyazlar tanınmıştır. Artık Fransız tüccar, misyoner ve 

diplomatlar imparatorluğun önemli merkezlerine yerleşerek Müslümanları tanıma fırsatı 

bulmuşlardır (Karaman, 2003, s.112). 

Fransızların Osmanlı topraklarında gerçekleştirdiği eğitim faaliyetleri, Fransa’nın 

Osmanlı’da bıraktığı izler açısından ayrı bir önem taşımıştır. Fransız, İngiliz, İtalyan, Rus, 

Alman ve Avusturyalı misyonerler tarafından başlatılan eğitim faaliyetleri arasında 

Osmanlı İmparatorluğu’nu maddi ve manevi unsurlarıyla en çok etkileyen Fransızlar 

olmuştur. Aynı şekilde Osmanlı’da yabancı okullar içerisinde ilk açılan, Osmanlı eğitim ve 

kültür hayatını önemli ölçüde etkiyen okulların da Fransız misyoner okulları olduğu 

görülmüştür. Osmanlı batılılaşma/modernleşmesinde model kabul edilen Fransa, 

okullarıyla bu süreci etkilemiştir (Topçu, 2007, s.117; Alakuş ve Bahçekapılı, 2009, s.140). 

Söz konusu okullar, Fransa’nın Türkiye’deki kültürel nüfuzunu geliştirmesinde de önemli 

rol oynamıştır. 1839’da yalnızca İstanbul’daki Fransız Okulu sayısı 40 olup, 4011 yerli 

Hıristiyan ve 1860 yabancı olmak üzere 5871 öğrencinin bu tarihte Fransız okullarında 

öğrenim gördüğü belirlenmiştir.1914’e gelindiğinde, ülke çapındaki Fransız okul sayısı 

500’ü bulmuştur (Sezer, 1999, ss.81-82).  

Her iki ülke arasında yaşanan bu gelişmeler yanında 18. yy’nın sonundan itibaren Kuzey 

Afrika topraklarında yaşanan Fransa-Osmanlı savaşları, bugün Fransa’nın demografik, 

kültürel ve dini yapısında görülen dönüşümün önemli bir etkeni olarak karşımıza çıkmıştır.  

1798 yılında Napolyon’un Mısır’ı işgaliyle başlatılan İslam ülkelerine hâkim olma siyaseti, 

1830’da Cezayir’de, diğer Mağrip ülkelerinde ve Kara Afrika’da devam etmiştir. Zamanla 

Müslüman sömürgeleri, bağımsızlıklarını elde etmiş olmasına rağmen, dil, kültür, siyasi ve 

askeri işbirliği açısından Kuzey Afrika ülkelerinin Fransızlarla olan yakın ilişkileri 20.yy’nın 

ikinci yarısından günümüze kadar sürmüştür (Karaman, 2013, s.113). 

Genel olarak Avrupa’nın özel olarak ise Fransa’nın Müslümanlarla karşılaşmasında II. 

Dünya savaşı sonrasında yaşanan gelişmelerin önemli bir etkisi olmuştur. Savaş sonrası 

gerçekleşen ekonomik ve politik göçlerle Avrupa’ya gelen Müslümanlar, 20.yy.’da yeni bir 



Bahçekapılı, Fransa’da Laiklik, İslam, Müslümanlar ve Din Eğitimi Politikaları 

31 
 

fenomen olarak ortaya çıkmışlardır (Jozsa, 2007, s.67; Antes, 2005, s.206). Zira Doğu’dan 

Batı’ya doğru gerçekleşen göç hareketlerinde, doğu toplumlarının gelecek kaygısı ve yeni 

bir yaşam inşa etme hayalleri kadar, iki dünya savaşı sonrasında Avrupa’nın, maruz kaldığı 

psiko-sosyal ve dini bunalımlardan ve karşılaştığı sosyo-ekonomik problemlerden 

kurtulma amacının da önemli rolünün olduğu görülmüştür (Bahçekapılı, 2011a, s.22).  

İlk göç dalgasının başladığı 1950-1960 yılları arasında Avrupalı devletlerin kendi sömürge 

ülkelerinden getirdikleri göçmenlerle birlikte, artık Avrupa’da farklı kültürler belirmeye 

başlamış, yeni renk ve yüzlerle çeşitlenen Avrupa kıtası, kültürel farklılaşmayı tecrübe 

etmiştir (Cox, 1983). Bu kültürler arasında önemli çoğunluğu, yaklaşık bin yıl doğu-batı 

arasındaki mücadelenin merkezinde yer alan İslam dininin temsilcileri oluşturmuştur. 

Avrupa toplumları için yeni bir mücadelenin de başlangıcı olan bu karşılaşma, gün geçtikçe 

Avrupa’nın tek tip veya tek uluslu yapısının değişmesine, çokkültürlü ve çok inançlı bir 

toplum haline dönüşmesine yol açmıştır.  Zira farklı kültürler aynı zamanda farklı inanç 

sistemleri demekti ve farklı kültürlerden gelen insanlar sadece bedenlerini değil dillerini, 

geleneklerini, kültürlerini, özellikle de kültürlerinin önemli bir ögesi olan inanç 

biçimlerini/sistemlerini Batıya taşımışlardır (Casanova, 2005).  

Fransa II. Dünya Savaşı’ndan olumsuz etkilenmiş; 320 bin asker ve 270 bin sivil olmak üzere 

yaklaşık 600 bin Fransız savaşta hayatını kaybetmiştir. Ayrıca ülke yakılıp yıkılmış; savaş 

sonrası 9 bin köprü, 115 istasyon, 91 bin fabrika ve 550 bin evin yeniden yapılmasına 

gereksinim duyulmuştur. Bunun için de iş gücüne ihtiyaç duyulmuştur. Ancak ülkedeki 

erkek sayısının kadın sayısına nazaran az olması, Fransa’nın kapılarını göçmenlere 

açmasına sebep olmuştur. Bir başka ifadeyle diğer Avrupa ülkelerinde olduğu gibi 

Fransa’yı da yeniden inşa etmek için yabancı iş gücüne başvurulmuştur (Yardım, 2017, 

s.104). 

İş gücü ihtiyacından ve Avrupa’nın yeniden inşa edilmesi vizyonundan doğan ve Doğu’dan 

Batıya doğru gerçekleşen söz konusu göç hareketinden birçok Avrupa ülkesi gibi Fransa da 

etkilenmiş, özellikle Kuzey Afrika’daki eski sömürgelerinden ve diğer İslam 

coğrafyalarından pek çok Müslüman yeni vatanları Fransa’ya yerleşmiştir. Günümüzde 

İslam Fransa’da ikinci büyük din olurken Müslümanlar da en kalabalık ikinci dini grup 

olarak Fransa’da yaşamaktadır. Fransa Piskoposluğu Avrupa’daki Müslümanlarla İlişkiler 

Sekreterliği 1996 yılında Batı Avrupa ülkelerindeki Müslümanlar hakkında hazırladığı 

dosyada, Fransa’da yaşayan Müslüman nüfusunun 1.5 milyonunun Cezayir’den, 1 

milyonunun Fas’tan, 3 yüz 50 bininin Tunus’tan, 35 binin Türkiye’den, 250 bininin diğer 

Afrika ülkelerinden ve 350 bin kadarının da farklı İslam coğrafyalarından geldiğini 

belirtmektedir (COUREUR, 1998; akt. Karaman, 114). Söz konusu rakamlar, İslam ve 

Müslümanların Fransa’daki varlığı açısından son derece önemlidir. Artık Müslümanlar 

Fransa’da güçlü bir dini grup olurken, bir taraftan sosyo-kültürel ve sosyo-ekonomik 

durumlar ile din ve eğitim gibi alanlarda Fransa’yı etkilemekte, diğer taraftan Fransa’nın 

çokkültürlü ve çok dinli yapısını önemli ölçüde şekillendirmektedir. 



Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 
Turkish Journal of Religious Education Studies 

 

32 
 

5. Fransa’da Müslümanların Din Eğitimi 

Fransa, Batı Avrupa’da Müslüman nüfusun en yoğun olduğu ülkelerin başında 

gelmektedir. Çoğunluğu Kuzey Afrika ülkelerinden olmak üzere yaklaşık 5 milyon 

Müslüman Fransa’da yaşamaktadır. Bu sayı, Fransa’daki toplam nüfusun %5,7’sini 

oluşturmaktadır (Fuess, 2007, s.217).11 Fransa’daki Müslüman sayısının yaklaşık 6 milyonu 

bulması, onun Katoliklikten sonra en büyük ikinci din konumuna gelmesini sağlamıştır 

(Saint-Martin, 2013, s.158).  

Fransa’da devlet tarafından desteklenen özel dini kurumlar (okullar) bulunmaktadır. 

Ancak bunların çoğunluğu Katolik Kilisesine aittir. Müslümanların bu nitelikte devlet 

tarafından finanse edilen okulları bulunmamaktadır. İslam,  Müslümanlara ait olan ve 

genelde Arap ülkeleri tarafından finanse edilen özel okullarda öğretilebilmektedir 

(Nielsen, 2004, s.22, Fuess, 2007, s.217; Jozsa, 2007, ss.74-75).  

Fransa’da Müslüman çocukların kendi inanç öğretilerine uygun olarak din eğitimi 

alabildikleri yerlerin başında aileleri gelmektedir. Ailelerin dışında alınan din eğitimi, 

Fransa’da İslam din eğitimi konusunda problemlere yol açmaktadır. Müslümanların devlet 

desteği alarak Fransa’da okullaşamaması, çoğu Müslümanın dini gruplar tarafından veya 

Arap ülkeleri tarafından desteklenen okullara gitmesini zorunlu kılmaktadır. Aslında bu 

durum, İslam eğitiminin devlet tarafından denetimsiz ve kontrolsüz bir şekilde gelişmesine 

neden olmaktadır. Genç yaşlarda radikal İslamcı görüşler çerçevesinde verilen din 

eğitimiyle zihinleri şekillenen   -kökeni Fransız olmayan ancak Fransa’da doğup büyüyen 

ve çoğu Fransız vatandaşı olan- Müslüman çocuk ve gençlerin İslam ve Batı algısı da 

beklenenin dışında teşekkül etmektedir. Özellikle aileleri Kuzey Afrika ülkelerinden gelen 

çocuklar, ciddi bir dini ve kültürel yabancılaşma ile karşı karşıya kalmaktadır. Bir başka 

ifade ile yaşananlar sonrasında çocuklar ve aileleri arasında kültürel uçurumlar 

oluşabilmektedir (Cesari, 2002, s.39).  

Belirtilenler Fransız Müslüman toplumunun genel olarak eğitimle özel olarak da din eğitimi 

ile ilgili bir takım sorunları bulunduğunu ortaya koymaktadır.  Soper ve Fetzer’e (2005)’in 

de ifade ettiği gibi Müslümanların Fransız devlet okullarında yaşadıkları sorunlar başörtüsü 

veya bunun üzerinden yapılan tartışmalarla sınırlı değildir. Marsiya’nın (1997, s.24-39) 

dikkat çektiği gibi Müslümanların ulusal formla şekillenmiş Fransız eğitim politikasından 

kaynaklanan sorunları da bulunmaktadır. Fransa’nın mevcut eğitim politikası, devlet 

                                                           
11  Fransa’nın hukuki bakımdan laik bir ülke olmasından ötürü, nüfusa sayımlarında dini aidiyet 

sorulmamaktadır. Bu nedenle ülkedeki Müslümanların sayı ve oranına dair resmi bir oran 
bulunmamaktadır. Farklı araştırma kuruluşları, Müslüman ve diğer dini gruplara yönelik bir takım 
çalışmalar yürütmektedir. Farklı sonuçlar için Bkz: Köylü ve Turan (2014, s.110). Yine Fransa’daki 
Müslümanların %82’sinin Kuzey Afrika kökenli, bunun da %43’ünün Cezayirli, %28’inin Faslı ve %11’inin 
Tunuslu olduğu hesaplanmaktadır. Kalan %9’unun ise Türk ve orta Afrika’dan göç eden 
Müslümanlardan oluştuğu düşünülmektedir (LOCALMULTIDEM, 2007, ss.3-4).  



Bahçekapılı, Fransa’da Laiklik, İslam, Müslümanlar ve Din Eğitimi Politikaları 

33 
 

okullarında çokkültürlülüğün uygun bir eğitim modeli olarak reddedilmesine neden 

olmaktadır. Buna ek olarak Müslümanların kültürel ve dini arka planının düşmanca 

görülmesi onları Fransa’ya daha da yabancılaştırmıştır. Devletin eğitim politikasında 

benimsediği bu dar bakış açısı, Tarih, coğrafya ve edebiyat derslerinin öğretim 

programlarında “Müslüman dünya” gibi az sayıda ders konusunun yer almasına neden 

olmaktadır. Bu durum ise İnsan Hakları Bildirgesi ile Avrupa İnsan Hakları Sözleşmelerinde, 

Avrupa Birliği ve Konseyinin müteaddit zamanlarda teyit ettiği din eğitimi ve öğretimi 

özgürlüğünden (Bahçekapılı, 2011b) Fransız Müslümanlarının mahrum kalmasına yol 

açmaktadır. Hâlbuki Avrupa İnsan Hakları Mahkemesi, Sözleşmenin 9. Maddesindeki 

“öğretim” kelimesinin kullanılmasında, bu kelimenin kapsamının, din eğitimi 

faaliyetlerinden daha geniş olduğunu belirtmiştir. Mahkemeye göre 9. Maddede 

düzenlenen “öğretim” hakkı, sadece 1 No’lu Ek Protokol’ün 2. Maddesinde teminat altına 

alınan ebeveynin çocuklarına kendi dinî ve felsefî inançlarına göre eğitim hizmeti 

sunulmasını isteme hakkını değil, bütün herkesin, din ve inancını başkalarına öğretme ve 

ulaştırma hakkını içermektedir, 9. Maddedeki “öğretme faaliyeti”, Ek Protokol’ün 2. 

Maddesindeki din eğitim ve öğretimini de kapsamaktadır (Küçük, 2009, s.63). 

Mahkemenin bu kararına rağmen, Fransa’nın sınırlayıcı politikaları, ülkede başta 

Müslümanlar olmak üzere, farklı dini grupların din eğitimi ve öğretimi yapabilme haklarını 

dar bir alanda kullanabilmelerine neden olmaktadır.  

Devlet okullarında, tarih dersi haricinde Müslümanların alabilecekleri bir İslam din dersi 

yoktur. Bununla birlikte diğer dini gruplar gibi Müslümanların da özel okul açabilme hakları 

söz konusudur. Fransa’da Müslümanlar tarafından açılan ilk İslam okulu Afrika’nın doğu 

kıyısında Réunion adasında kurulmuş olan lisedir. 1947 yılında kurulan bu okul, 1970’te 

devletle “basit bir sözleşme” imzalarken 1990’da da “dernek sözleşmesi” yapmıştır. Paris 

banliyölerinde açılan ilk İslam özel okulu ise “Lycée-Collège Averroès” olmuştur. Bu okul 

ilkokul, ortaokul ve lise kısımlarını içermektedir. Üniversiteye geçişte Müslüman 

öğrencilerin önüne açan okul, 2008 yılında devletle anlaşarak “devlet desteği” alma 

hakkına sahip olmuş öğrencilerin %100’ü de “Bakalorya (lise diploması)” elde etmiştir. 

Özellikle 2004 yılında başörtüsüne getirilen yasaktan sonra bu okulun eğitimde oynadığı 

rol önemini attırmıştır. Kendi dini-kültürel geleneklerini yaşatmak isteyen aileler, 

çocuklarını bu okula göndermiştir. Şuan itibariyle okulda öğrenim gören öğrenci sayısı 

toplamda 800’ü bulmuştur (Chazan, 2013.03.30). Averroès’daki okul dışında 2003’te 

Lille’de bir İslam Lisesi ve Décines'de (Lyon kentsel alanında) bir ortaokul açılmıştır. Ancak 

Fransa’nın her bölgesinde İslam Okulu açmak kolay değildir. Bazen Décines'de olduğu gibi 

yerel okul yetkilileri, Müslümanların özel okul açmasına izin vermemekte veya zorluk 

çıkarabilmektedir.  Décines'de yerel okul yetkililerinin İslam okulu açma projesini sekteye 

uğratma çabalarına karşı Müslüman dernekler ve aileler Ekim 2006’da bir araya gelerek iki 

gösteri düzenlemiş ve Milli Eğitim Konseyi nihayetinde okul açma projesini hakkında 

olumlu görüş bildirince okul Mart 2007’inin başında açılmıştır (LOCALMULTIDEM, 2007, 

s.13). Fransa’daki İslam Okulu sayısı gün geçtikçe artmaktadır. Nitekim 2012’de toplamda 



Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 
Turkish Journal of Religious Education Studies 

 

34 
 

24 olan bu sayı, 2013’de 34’e, 2015’te 49 ulaşmıştır.12 Ancak İslam okullarının daha önce 

belirtildiği üzere yalnız bir kaçının devletle imzaladıkları sözleşmeleri bulunmaktadır. 

Müslümanların önemli bir kısmı, çocuklarını Fransız devlet okullarına göndermektedir. 

Bunun temelinde Fransız Müslümanlarının mevcut kamusal laik sisteme güçlü bir şekilde 

bağlı olduğu düşüncesi vardır. Ayrıca Müslümanların çocuklarını devlet okullarına 

gönderme tercihlerinin de özel okul açmayı sınırladığı da iddia edilmektedir. Nitekim son 

zamanlardan yapılan bir anket, Fransız Müslümanların %67'sinin devlet okulundan 

memnun olduğunu göstermektedir. Ankete göre aileler, çocuklarını din eğitimi verilmeyen 

bir devlet okuluna göndermeyi tercih etmektedir. Bu bağlamda ankete katılanların %18’i 

din eğitiminin sağlanabileceği bir devlet okulunu tercih ederken, sadece %5’i Müslüman 

okuluna göndermeyi tercih ettiklerini belirtmişlerdir (LOCALMULTIDEM, 2007, s.13).   

Avrupa’da yaşayan Müslümanların dini konulardaki ihtiyaçlarının karşılanmasında 

imamlara önemli görevler düşmektedir. Avrupa ülkelerine imamlar, genellikle 

Müslümanların göç ettikleri kendi ülkelerinden dini topluluklar aracılığıyla getirilmektedir. 

Bu durum, Müslümanların dini geleneklerini sürdürmeleri açısından olumlu görülürken, 

Müslümanların Avrupa’ya entegrasyonu hususunda ortaya çıkardığı problemler sebebiyle 

çoğu Avrupalı siyasetçi ve düşünür tarafından olumsuz kabul edilmektedir (EPC, 20005). 

Özellikle siyasetçilerin imamları, Müslümanların Avrupa’ya entegrasyonu konusunda 

günah keçisi ilan etmeleri, onları imamların eğitiminde yeni arayışlara itmiştir. Bu 

doğrultuda imamların farklı İslam coğrafyalarından getirilmesi yerine kendi ülkelerinde 

eğitilmelerine yönelik yeni politikalar geliştirilmiştir. Böylece Müslümanların Avrupa ile 

bütünleşebileceği, şiddetin önlenebileceği, Avrupa toplumu ile Müslümanlar arasındaki 

çelişkilerin azaltılabileceği ve daha doğru bir İslami aydınlanmanın sağlanabileceği 

düşünülmüştür. Bu amaçla, Avrupa üniversitelerinde Avrupa’ya uyumlu imamların eğitimi 

için yeni eğitim kurumları açılmaya çalışılmıştır.13 Zira Avrupalılar, Müslümanların 

yaşamlarındaki merkezi rollerinden dolayı, imamların eğitimine Müslümanların 

entegrasyon sürecinde önemli bir rol vermektedir (Ednan ve Zsofia, 2012).  

                                                           
12  Bkz https://www.statista.com/statistics/781033/islamic-schools-france 

13  Örneğin Aralık 2004’re Hollanda Eğitim ve Bilim Bakanı üniversitelerden ulusal imam eğitimi için 

öneriler sunmalarını istemiş ve Ocak 2005’de Amsterdam’daki Leiden, Groning, Vrije Üniversiteleri ile 

Utrecht’teki Humanistic Üniversitesi imam eğitim programları ile ilgili planlarını Bakanlığa sunmuştur 

(Ghaly, s.379-402). Bunun dışında Bosna Hersek için Bkz. Ceric, M. (2008, ss.277-298), İtalya için Bkz. 

Pallavicini, (2008, ss.469-486), Danimarka, Fransa, Avusturya ve Almanya için Bkz. Johansen, B. 

S.(2006). Bunlara ilaveten Batı Avrupa’da İmamlarla ilgili olarak Mohammed Hashas, Jan Jaap de Ruiter 

ve Niels Valdemar Vinding Editörlüğümde hazırlanmış olan “Imams in Western Europe” adlı çalışma 

Avrupa’da imamlar konusundaki gelişme ve dönüşümleri incelemek için son derece önemlidir bkz. 

Hassas, M., Ruiter, J. J. & Vinding, N. V. (2018). Imams in Western Europe: Developments, 

Transformations, and Institutional Challenges. Amsterdam University Press. 



Bahçekapılı, Fransa’da Laiklik, İslam, Müslümanlar ve Din Eğitimi Politikaları 

35 
 

Fransa’da da İslam din eğitimi ile ilgili olarak önemli konuların başında imamların eğitimi 

konusu gelmektedir. Ülkede mevcut imamların çoğu, Fransa dışında eğitim almış 

kişilerden oluşmaktadır. Bu sebeple Fransızlar, ülkelerinin demokratik ve kültürel değerleri 

ile yetişmiş imamların yetiştirilmesine yönelik bir takım politikalar başlatmışlardır. 2003 

yazında İçişleri Bakanlığı ve Conseil Francais du Culte Musulman (CFCM) bir Fransız imam 

eğitiminin formal (resmi) yapıları için bir öneri hazırlamak amacıyla bir komisyon 

kurmuştur. Elbette ki Fransa gibi din ile devlet ilişkilerinin net bir şekilde ayrıldığı bir ülkede 

bu tür bir girişim kolay olmamıştır. Zira Laiklik ilkesi gereği Fransız hükümetinin herhangi 

bir din eğitimini başlatması, onaylaması ve finanse etmesi mümkün değildir. Bu realiteden 

yola çıkarak komisyon bir takım çalışmalar yapmış ve İçişleri Bakanı Dominique de Villepin 

geçici bir plan hazırlamıştır. Buna göre imam eğitimi Fransa’nın laik yapısı dikkate alınarak 

laik ve dini olmak üzere iki parçalı bir modelle hazırlanmıştır. Laik model kapsamında 

Paris’teki Sorbonne IV Üniversitesinde felsefe, sosyoloji, Fransız hukuku ve tarih 

derslerinin verilmesi planlanmıştır. Din eğitimi ile ilgili olarak ise Paris’te var olan 

Müslüman kurumlarından la Grande Mosquée de Paris (Paris Ulu Camii) ve hem Nièvre’de 

hem de Paris'te bölümleri bulunan l’Institut Européen des Sciences Humaine (Avrupa 

Beşeri Bilimler Enstitüsü) gibi kurumların birinde İslam din eğitiminin verilmesi 

kararlaştırılmıştır (Johansen, 2006, s.15). Böylelikle imamların hem İslami bir perspektiften 

meşru bir eğitim alabilmeleri hem de bir Fransız Üniversitesinde Fransızca öğretilen 

Fransız toplumunun temel bilgisine sahip imamların yetiştirilmesi amaçlanmıştır. Bu 

programın farklı bir boyutu ise sadece camilerde görev yapan imamlar için değil, aynı 

zamanda askeriyede, hastanelerde ve hapishanelerde görev yapacak imamların da 

eğitimini kapsayacak şekilde tasarlanmasıdır (Johansen, 2006, s.16).  

Yukarıda bahsedilen eğitim dışında imamlara yönelik dil eğitimi programları da 

düzenlenmiştir. İmamların önemli bir çoğunluğunun Fransa dışından gelmesinden dolayı 

dil konusundaki yetersizliklerinin, onların Fransa toplumu ile kaynaşmalarını olumsuz 

yönde etkilediği yönünde yapılan değerlendirmeler sonrasında 2005 yılında Fransız 

Üniversitelerinde İmamlar için “Fransız Dili ve Medeniyeti” adında ayrıca bir eğitim 

programı hazırlanmıştır (Fuess, 2008, s.217). 

Fransa’da imamların eğitimi amacıyla kurulan en önemli özel eğitim kurumu, Cezayir’le de 

bağları olan ve yukarıda adı geçen Paris Ulu Camii müştemilatında bulunan “Institut 

Musulman de la Grande Mosquee de Paris (Paris Ulu Camii İslam Enstitüsü)”dür.14 Bu 

kurum içerisinde İlahiyat Enstitüsü, Gazali Enstitüsü adıyla yer almakta ve bünyesinde 

“İmamların Eğitimi, Din Adamlarının Eğitimi, Din Eğitimi ve İslam Kültürünün Yayılması ile 

                                                           
14  Paris Camii, iki Fransız mimar tarafından tasarlanarak Paris'in merkezinde, 1922-1926 arasında, beşinci 

bölgede Mağrip mimarisi tarzında inşa edilmiştir. Cami inşa edilirken Fransız devleti 500 bin Frank, 
Paris şehrinden 1 milyon 620 bin Frank destek sağlanmıştır. Ayrıca Kuzey Afrika, Mısır, Lübnan ve 
Hindistan da camiinin inşası için yardımlar yapılmıştır (Bayoumi, 2000, s.275; Maussen, 2007, s.990). 



Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 
Turkish Journal of Religious Education Studies 

 

36 
 

İslami Bilimler” alanlarında çalışmalar yürütmektedir. Buradaki eğitimler erkekler yanında 

kadın öğrenciler tarafından da yoğun ilgi görmektedir (Maussen, 2007, s.996; Bahçekapılı, 

2011a). 

Fransa’da imamların eğitimi ile ilgili bir diğer önemli kurum Müslüman kardeşlerle yakın 

ilişkisi olan ve 1992 de Saint-Léger-de Fourgeret’de kurulan “Union des Organisations 

Islamiques de France (Fransa İslam Birliği Teşkilatı)” tarafından işletilen “Institut Européen 

des Sciences Humaines (Avrupa İslam Bilimleri Enstitüsü)”dür. Kurum, hem imamların 

hem de diğer din eğitimcilerin eğitimleri ile ilgilenmekte ve İslam Teolojisi konusunda 

kurslar düzenlemektedir (Fuess, 2007, s.2018).  

İmamların eğitimi konusunda burada dile getirilmesi gereken bir diğer husus, Fransa’nın 

kendi kültürü ve değerleri doğrultusunda imamları eğitme isteği ile bizzat Fransa’daki 

Müslümanların kendi aralarında yaşadıkları anlaşmazlıklar ve bunlardan doğan 

problemlerdir. Yaşananlar bir taraftan imamların eğitimi konusunda karşılaşılan sorunların 

çözümünü engellerken diğer taraftan hem sorunların büyüyerek devam etmesine  (Fuess, 

2007, s.218) hem de iç siyasette daha derin farklı tartışma konularının açılmasına neden 

olmaktadır. Nitekim belirtilen bağlamda yani Fransa iç siyasetinde imamların eğitimi 

üzerinden yapılan tartışmalar, “Fransız İslam’ı” kavramını ortaya çıkarmıştır. Bu durum, 

Fransızların “fanatikliğe” alternatif olan “Fransız fikirlerine” dayanan “modern bir İslam” 

geliştirme (Maussen, 2007, s.999) arzusunun bir tezahürüdür.  

Fransa 20.yüzyılın başından itibaren ülkeye gelen yoğun Müslüman nüfusu ve Kuzey Afrika 

ülkelerinde siyasi, askeri, kültürel alanlarda kurduğu ilişkiler sonrasında özellikle radikal 

İslami hareketlere karşı bir pozisyon oluşturmak amacıyla Müslümanlar hakkında 

konuşmayı bir hak olarak görmektedir. Radikalizmle mücadele konusunda din adamlarına 

önemli görevler düştüğünü belirten Fransız hükümetler, yeni bir Fransa İslam’ı olarak 

adlandırılan bir model geliştirmeye çalışmışlardır. Bu çalışmaların nihai gayesi “Fransız 

laikliği ve modern değerlerle tam uyumlu ve köktendinciliğe karşı bir denge işlevi 

görebilecek Fransa İslam’ının inşa edilmesidir (Maussen, 2007, s.999). Bir başka ifade ile 

“Arap fanatizmine alternatif olacak Fransız fikirleri ile temellendirilmiş bir modern İslam’ı 

geliştirmektir (Maussen, 2007, s.998). Bu çabalardan biri 2005 Kasım ayında Fransız 

Dışişleri Bakanı Phillippe Douite-Blazy'nin Kahire’deki el-Ezher Üniversitesini ziyareti 

esnasında gerçekleşmiştir. Bakan, Fransa’da İslam’ın radikal bir şekilde büyümesini 

engellemek için el-Ezher eğitimli imamların Fransız Kur’an Okullarında öğretmenlik 

yapmalarına yönelik bir girişimde bulunmuştur. Ancak Bakanının bu önerisi dikkate 

alınmamış ve Fransız imam eğitimi planları hayata geçirilememiştir (Johansen, 2006, s.15).  



Bahçekapılı, Fransa’da Laiklik, İslam, Müslümanlar ve Din Eğitimi Politikaları 

37 
 

Fransa İslam’ının inşa edilmesi tartışmaları bugünde devam etmektedir. Nitekim, 

Cumhurbaşkanı Emmanuel Macron, “Fransız İslamı”nı15 yaratmak istediğini söylemiş, 

bunun için üzerinde çalışılan planı da 2018 yılının ilk çeyreğinde açıklayacağını bildirmiştir. 

Ancak Macron daha sonra konunun karmaşık olması nedeniyle planı açıklamak için 2018’in 

Ramazan ayının bitmesini bekleyeceğini belirtmiştir. Konuyla ilgili Müslüman toplum 

içinden gelen eleştiriler işi daha da karmaşık hale getirince, Elysee Sarayı projenin 

sonbaharda açıklanacağını duyurmuştur. Macron’a yakınlığıyla bilinen ve proje üzerinde 

çalışan uzmanHakim El Karoui’nin hazırladığı ve cumhurbaşkanına sunduğu plan, 

Fransa’da İslam’ın finansmanından, imamların eğitimi ve maaşlarına, camilerin 

yenilenmesinden, Müslüman toplumun yönetimine kadar birçok radikal değişikliği 

içermiştir. Raporda dikkat çeken bir başka husus, bugüne kadar var olan kurumların 

tümüyle devre dışı bırakılarak, Müslüman toplumun çatı örgütlenmesi amacıyla Fransız 

İslam’ı için “Müslüman Derneği” kurulmasının önerilmesi olmuştur.  Le Monde 

gazetesinde yayınlanan planın temelinde ise “Cezayir, Fas, Tunus ve Türkiye gibi 

göçmenlerin geldikleri ülkelerin Fransa’daki Müslüman toplum üzerindeki etkisini bitirme; 

Suudi Arabistan ve Katar gibi mali destek vererek toplumu kontrol altına almak isteyen 

ülkelerin de nüfuzuna son verme hedefi” yer almıştır (Çakır, 07.07.2018; Çakır, 

23.09.2018).16 

Fransa’da gündeme gelen Fransa İslam’ında, Avrupa’da uzun yıllardır dile getirilen 

asimilasyon ve entegrasyon konusundaki tartışmalar önemli ölçüde etkili olmuştur. Birçok 

Avrupa ülkesi normalde ülkelerindeki Müslümanların ve diğer dini ya da etnik grupların 

hepsinin asimilasyonunu öngörmüştür. Ancak bu düşüncenin başarısızlığı açık bir şekilde 

ortaya çıkınca entegrasyon iddiaları formüle edilmiş ve daha sonra bu, yerini çok kültürlü 

bir toplum anlayışına bırakmıştır (Antes, 2005, s.215). Fransa sömürge döneminde Kuzey 

Afrika ülkelerinde gerçekleştiği eğitim faaliyetleri sonrasında, bu ülkelerden gelenlerin 

kendilerine uyum sağlayacağı, hatta onların bütünüyle Fransız gibi davranacağını 

beklemiştir (Antes, 2005, s.215). Yalnız ne ülkelerine getirdikleri ne de ülkelerine göç 

edenler, Fransızların bu beklentisini karşılamamıştır.  

Fransa’nın Müslümanların kendi toplumlarına uyumu konusunda göz ardı ettiği hususların 

başında, meseleyi sadece İslam merkezinde ele alıyor olması gelmektedir. Konuyu dar bir 

bakış açısıyla İslam’a indirgemek ve İslam üzerinden tartışmayı yürütmek, aslında 

Müslümanlarla Fransa ve toplumu arasındaki mesafeyi daha çok arttırmaktadır. Bu durum 

her iki toplumun diğeri hakkındaki ilgili yanlış anlamalarını çoğaltırken sorunun da 

                                                           
15  Fransız İslam’ı tabiri, “Macronic İslam”, “Frankislam” ve “Laicius İslamicus” gibi tabirlerle de ifade 

edilebilmektedir. 

16  Konu ile farklı tartışmalar için Bkz: https://www.aa.com.tr/tr/analiz-haber/fransadan-somurgeci-
bakis-fransa-islami-tartismalari/1254744 ve https://tr.sputniknews.com/avrupa/2018021210322177 
0 0-macron-fransa-islam -yeniden-yapilandirma. 

https://tr.sputniknews.com/avrupa/2018021210322177


Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 
Turkish Journal of Religious Education Studies 

 

38 
 

derinleşmesine neden olmaktadır. Birbirlerini doğru anlamayan Fransız ve Müslüman 

toplumu, zamanla klişeleşmiş birtakım iddiaları dile getirebilmektedir (Anset, 2008, s.212). 

Bu duruma dikkat çeken Shaid ve van Koningsveld  (1991) yaşanan bu durumu şu sözlerle 

özetlemektedir: “Müslümanların çoğu İslam’ı barış, gelişme, kadın haklarını koruyan ve 

hoşgörü dini olarak görürken; anketler, Fransızların önemli bir çoğunluğu İslam’ı şiddet, 

gericilik, kadınların ikinci plâna atılması ve fanatizm ile hatırlamaktadır... (s.132)” (akt. 

Anset, 2005, s.213). Bu bağlamda Fransa’nın uyum meselesini sadece dini farklılıklarla 

değil, aynı zamanda etnisite ile sosyo-kültürel ve ekonomik sebepleri de göz önünde 

bulundurarak geniş çaplı bir değerlendirmek gerekmektedir. Zira dinin kendi kadar, belki 

de daha fazla, söz konusu sebeplerin Müslümanların dinlerini doğru/yanlış algılamalarına 

ve bu doğrultuda yaşamalarına etki ettiğini hesaba katmak, meselenin anlaşılması için 

daha yararlı olacaktır.   

6. Toplumda Yükselen Talepler ve Dini Bilgilerin Tarih Dersi Programlarına Girmesi  

Fransa’da katı/militan laiklik uygulamaları, ülkedeki pek çok dini grubun din eğitimi alma 

özgürlüğünü sınırlandırmıştır. Bu durum 1980’li yıllarda bazı sivil toplum kuruluşları ile 

araştırmacıları din eğitiminin devlet okullarında verilebilmesi için çeşitli girişimlerde 

bulunmaya yönlendirmiştir. Zira artık Fransa, tek (tip) bir kültürün mensuplarının yaşadığı 

değil, bilakis farklı kültürleri içerisinde barındıran ve bu kültürlerle etkileşim halinde olan 

bir ülke konumuna gelmiştir. Bu durum üzerinde duran Fransız Eğitim Birliği, Fransız 

toplumunun çoğulcu yapısına dikkat çekerek kültürler arasında diyaloğu teşvik etmiş ve 

Katoliklerin, Protestanların, Yahudilerin ve Müslümanların bir araya gelebileceği 

toplantıların organize edilmesi yönünde talepte bulunmuştur (Van den Kerchove, s.58). 

Yine bazı ulusal eğitim aktörleri, özellikle gençlerin dini konulardaki bilgi yetersizliği, 

öğrenci ailelerinin dini bilgi öğretiminde eksik kalmaları, gençler arasında dini 

sosyalizasyon yetersizliği hususları üzerinde durmuştur. Tarihsel kökenleri itibariyle 

Katolik bir toplum olmasına rağmen, gençlerin önemli bir kısmının Hıristiyanlıkla ilgili 

temel konuları bilememeleri yapılan araştırmalarla tespit edilmiş ve bu durum pek çok 

uzmanın din öğretimi konusunda farklı bir tutum içine girilmesi gerektiği fikrini dile 

getirmesine neden olmuştur (Van den Kerchove, s.59). 

Van den Kerchove (2011)’a göre okullarda dini konuların öğretimi konusunda taleplerin 

artmasını, aynı zaman diliminde farklı coğrafyalarda gerçekleşen bir takım dini-siyasi 

olaylar da önemli ölçüde etkilemiştir. Özellikle Ayetullah Humeyni’nin İran’da yönetimi ele 

geçirmesi, bu ülkeden çok sayıda kişinin Fransa’ya göç etmesine ve böylece Fransa’da 

farklı dini kimliklerin ortaya çıkmasına sebebiyet vermiştir (s.59).  

Fransa’daki bazı kesimlerin dini taleplerini arttırmasının bir diğer sebebi ise okul dışında 

birçok farklı dini grubun özellikle de Müslümanların kendi dini bağlamlarına uygun bir din 

eğitimi yapabiliyor olmasıdır. Din, bu grupların bir arada bulunmalarını ve kendi iç 

dayanışmalarını güçlendirirken, Fransız toplumuyla bütünleşmelerine engel olmaktadır. 



Bahçekapılı, Fransa’da Laiklik, İslam, Müslümanlar ve Din Eğitimi Politikaları 

39 
 

Özellikle Arap devletleri ya da bazı sivil toplum kuruluşları tarafından desteklenen bu 

okullarda (Jozsa, 2007, s.217) eğitim alan çocuk ve gençlerin Fransa’da sağlanmak istenen 

ulusal devlet düşüncesi ile örtüşmediği düşünülmektedir. Müslüman toplum içinde din 

kaynaştırıcı ve bütünleştirici bir etkiye sahip iken, Fransa’da yeni nesillerin dini konulardaki 

bu eksikliği, onların laiklikle sınırları çizilmiş eğitim politikalarını değiştirmelerine neden 

olmaktadır. 

Tüm bu gelişmeler, Fransa’da iki önemli raporun hazırlanmasına ve bu raporlar 

doğrultusunda da Fransa’da devlet okullarında dini konuların öğretimine imkân 

aralamıştır. The Jourtard (1989) ve Debray (2002) raporları, Fransa’da din ile ilgili 

hususların seküler ve çoğulcu bir toplum bağlamında öğretimine fırsat vermesi açısından 

son derece önemli kabul edilmiştir (Massignon ve Mathiu, 2009, s.86). Eğitim Bakanı 

Lieonel Jospin tarafından Fransa’nın yeni çoğulcu yapısı dikkate alınarak din eğitiminin 

yapılabilirliğinin araştırılması için kurulan komisyona başkanlık eden Philippe Jourtard, açık 

bir şekilde “dini kültürleri bilmek, toplumlarımızı, onların dünü ve bugünün, sanatsal ve 

kültürel mirasını, hukuki ve politik sistemlerini anlamak için gereklidir” diyerek dini 

konuların öğretiminin önemine vurgu yapmıştır. O ayrıca tarih, coğrafya ve edebiyat 

derslerinin programında dinler hakkında öğretime daha fazla yer verilmesini talep etmiştir 

(Willaime, 2007b, s.119; Van den Kerchove, 2011, s.59). Komisyon Jourtard’ın önerdiği 

“din öğretimine giriş” konusunu programa koymasa da Tarih dersi programındaki mevcut 

konuların genişletilmesini sağlamıştır. Tüm bu gayretler neticesinde 1996 yılında 

hazırlanan yeni programlarda, Tarih dersi programının içinde yeni dini konulara yer 

verilmiştir. “Hıristiyanlığın Kökenleri”, “Üç Medeniyetin kesişme noktası olarak Yirminci 

Yüzyılda Akdeniz” ve “Hümanizm ve Rönesans” konuları programa bir bölüm olarak dâhil 

edilmiştir (Massignon ve Mathiu, 2009, s.86, 89; Van den Kerchove, 2011, 59; Sain-Martin, 

2013,  s.155). Bunun yanında Orta 1. Sınıf Fransızca dersi programına da İncil Metinlerini 

okuma adında bir konu yerleştirilmiştir (Van den Kerchove, 59). Bazı dini konuların 

programlara dâhil edilmesi, öğretmenlerin bu konuları nasıl öğretmesi gerektiğine dair 

pedagojik ve ideolojik tartışmaları da beraberinde getirmiştir. Bakanlık öğretmenlerin bu 

konuları sağlıklı bir şekilde öğretebilmelerine destek olmak üzere alanında uzman kişilerin 

hazırladığı çeşitli dini materyal ve eğitsel araçlar hazırlayarak onlara dağıtmıştır (Willaime, 

2007b, 120). 

Din eğitimi ile ilgili olarak en önemli gelişmelerden biri 2001 yılında yaşanmıştır. Dönemin 

Milli Eğitim Bakanı olan Jack Lang, Régis Debray’dan mevcut durum hakkında bilgi istemiş 

ve Debray (2002) da “Laik Okullarda Din Eğitimi Gerçekleri” başlıklı bir rapor hazırlamıştır. 

Bu raporun hazırlanmasında Amerika’da 2001 yılında gerçekleşen 11 Eylül saldırısının 

önemli bir rolü olmuştur (Saint-Martin, 2013, s.155). Amerika karşılaştığı bu saldırıya 

askeri çözümlerle müdahale ederken Avrupalı devletler, kendi içlerinde yaşayan 

“ötekileri” anlama çabasına girmiş, Avrupa Birliği ve Avrupa Konseyi içerisinde 

gerçekleştirilen çok sayıdaki çalışma ile kültürlerarası barış ve hoşgörüyü destekleyici 



Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 
Turkish Journal of Religious Education Studies 

 

40 
 

faaliyetlere imza atmıştır (Bahçekapılı, 2011b). Daha açık bir ifadeyle Debray Raporu, 

ülkedeki laik kesimlerin dışında kalan ve bir takım dini talepleri olan “içeridekiler” ile 

“ötekileri” anlamak, onların din eğitimi taleplerini okul içinde ve öğretim programlarında 

yansıtmak üzere hazırlanmıştır. Debray Raporunda devlet okullarında tarih, coğrafya ve 

felsefe dersleri gibi din öğretimini içeren bir derse yer verilmesi noktasında tavsiyelerde 

bulunmuştur. Ancak uygulamada din eğitiminin 1989’daki gibi müstakil bir ders olarak 

verilmesi yerine adı geçen derslerin içerisinde dini konuların genişletilmiş halleriyle 

yeniden düzenlenmesi sağlanabilmiştir. Debray, raporun dini konuların program içeresine 

yerleştirmesi ve öğretmenlerin bu dersleri vermesi hususlarında birtakım sorunların 

yaşanma ihtimali dolayısıyla hem öğretim programı hem de ortaokul öğretmenlerinin 

eğitimi hususunda üniversitelerde ve iş yaşamında ilgili bir dizi önlem alınmasını 

önermiştir (Willaime, 2007b, 120; Van den Kerchove, 2011, s.61). Debray (2002) 

raporunda İslam’la ilgili önemli bir hususa da dikkat çekmiştir. O, laikliğin ister bir dine 

mensubiyet olsun, isterse olmasın bireysel vicdan özgürlüğünün garantisi olduğunu 

vurgulayarak, “Laikliğin Fransa’da İslam için bir fırsat, Fransa İslam’ının da Laiklik için bir 

fırsat” olduğunu ifade etmiştir (s.42).  

Debray Raporunun önemli sonuç ve etkilerinden biri, Milli Eğitim Bakanlığı Okul Öğretim 

Dairesi tarafından dini konular ve din eğitimiyle ilgili olarak 5-7 Kasım 2002 tarihinde 

yaklaşık 300 kişiyle “ulusal disiplinlerarası bir seminer”in gerçekleştirilmiş olmasıdır (Van 

den Kerchove, 2011, s.61). Bu seminere katılan dönemin Fransız Cumhurbaşkanı Jacques 

Chirac “…dinlerin anlayışını güçlendirmek, okullarımızda ve üniversitelerimizde din(i) ve 

ilgili konulardaki öğretimi geliştirmek, tarih, sanat ve her kültürde olan inanç tezahürlerini 

takip etmek, genç vatandaşlarımızın hoşgörü ruhunu güçlendirecek ve onlara birbirlerine 

daha çok saygı duyma temeli verecektir.” diyerek din hakkındaki öğretimin karşılıklı 

saygıya yönelik bir hoşgörü ve eğitim ruhu oluşturduğuna vurgu yapmıştır (Willaime, 

2007b, 121). Toplantının sonuç bildirgesinde, gerek kültürel mirasın tanınması, gerekse 

vatandaşlık eğitimine katkı sağlanması açısından, din eğitiminin gerekli olduğu dile 

getirilmiştir. Buna ilaveten raporda “din hakkında öğretim, eğitimin tüm şekillerinde 

olması gerektiği gibi Cumhuriyet okulunun temel değerlerini desteklemek zorundadır” 

denilmiştir (Köylü ve Turan, 2014, s.109). Ayrıca hem Debray Raporunda ve hem de 

Bakanlık tarafından gerçekleştirilen seminerde derslerinde dini konulara yer verilen 

öğretmenlerin, hizmet içi eğitimi de içeren “dinler hakkında” eğitim alabilecekleri  “Ulusal 

Din Eğitimi Enstitüsü”nün kurulması talep edilmiştir. Söz konusu gelişmeler sonrasında 

2002 yılında “Avrupa Din Araştırması Enstitüsü” adıyla kurulan istenilen kurum açılmış, 

öğretmen ve diğer eğitimciler için ihtiyaç duyulan kurslar düzenlenmeye başlamıştır. 

(Willaime, 2007b, ss.122-123).  

Fransa’da farklı dinlerin öğretimi ile ilgili olarak son ve önemli değişiklik 26 Kasım 2015’te 

tarih dersi öğretim programının yeniden yapılandırılmasıdır. 2016 Eylül ayından itibaren 

uygulamaya başlatılan yeni öğretim programında “dini olgular ve inançların” tarihin ana 



Bahçekapılı, Fransa’da Laiklik, İslam, Müslümanlar ve Din Eğitimi Politikaları 

41 
 

unsurları arasında yer aldığı ve öğrencilerin bu konular hakkında sorular soracak ve 

soruların cevaplarını arayacak seviyede bilgi sahibi olmasının hedeflendiği belirtilmiştir. 

İslam dini açısından en geniş bilginin yer aldığı konu alanı ortaokul II. sınıf öğretim 

programı17 içerisindedir. Bu programda üç tema (öğrenme alanı) bulunmaktadır. Bu üç 

temadan ilki “Hıristiyanlık ve İslam (6. ve 13. Asırlar)” Temas Halinde Dünyalar” adını 

taşımaktadır. Bu temanın altında da 2 bölüm bulunmaktadır. Bunlar; “1a. Bizans ve 

Carolingienne Avrupası” ve “1b. İslam’ın doğuşundan Bağdat’ın Moğollar tarafından 

alınmasına kadar: İktidarlar, Toplumlar, Kültürler”dir (Cycle IV, 2015).  

Öğretim programında İslam din eğitimine ayrılan söz konusu temadaki bölüm ve konu 

alanlarının muhtevasına dair bilgi yeterince verilmektedir. Bu sebeple, İslam din eğitimi 

kapsamında ele alınan konu alanları için Fransız devlet okullarında okutulmakta olan Orta 

II. sınıf tarih dersi kitabında yer alan konulara bakılmıştır. Tarih dersi kitabında İslam din 

eğitiminin konu edinildiği ikinci bölüm “İslam’ın Doğuşu ve Yayılması” başlığını 

taşımaktadır. Bu başlıkta, Halife Harun Reşid’e ait bir söz dizisi ve minyatüre yer 

verilmektedir. Bunların altında, sayfanın yarısından fazlasını kapsayacak bir Kâbe 

görüntüsü bulunmaktadır. Yan sayfada ise bölümün tematik vurgusu olan “7.yy’da 

Arabistan’da yeni medeniyetin karakteristik özellikleri nelerdir?” şeklinde bir soru cümlesi 

-Bu sorular, her konu alanın baş kısmında devam etmektedir- vardır. Bu sorunun altında 

“Ne Biliyorum” ve “Bu Bölümde Ne Öğreneceğim” kutuları yer almaktadır. 

“İslam’ın Doğuşu ve Yayılması” bölümü ile ilgili yapılan genel bir girişten sonra sırasıyla 

farklı konu alanlarına geçilmektedir. Bunlar, “İslam’ın Doğuşu ve Genişlemesi”, 

“Muhammed ve İslam’ın Doğuşu”, “Bağdat, Abbasilerin Başkentidir”, “Endülüs, 

Farklılaşan/Kendine Has Halifelik”, “Haçlılar”, “Şam Camii Kebir’i: İslam’ın Hizmetinde 

Sanatlar”, “İslam: İktidarlar, Toplumlar ve Kültürler” ve “Akdeniz Boyunca Temaslar ve Alış 

Verişler” başlıklarıyla kitapta yer almıştır (Blanchard & Mercier (eds.), 2016).  

Tarih kitabı içerisinde bulunan İslam din eğitimi ile ilgili konuların din bilimsel yaklaşım 

açısından İslam dininin inanç, ibadet ve ahlaki öğretileriyle uyumlu olduğunu söyleyebiliriz. 

Ancak bu program “dinler hakkında öğretimin”  iki temel ilkesi açısından yani, nesnellik ve 

tarafsızlık (Alberts, 2007, s.2) noktasında değerlendirildiğinde ise bir takım eksikliklerinin 

bulunduğu görülmektedir.  

Kitapta “Bağdat, Abbasilerin Başkentidir”, “Endülüs, Farklılaşan/Kendine Has Halifelik”, 

“Şam Camii Kebir’i: İslam’ın Hizmetinde Sanatlar” ve “İslam: İktidarlar, Toplumlar ve 

Kültürler” konu alanları, genel olarak Fransa’nın eski sömürgesi durumunda olan Kuzey 

Afrika ülkeleri ve halklarıyla olumlu yönde ilişkilendirilirken, “Haçlılar” konu alanı genel 

                                                           
17  Kavas (2007) İslam din eğitiminin konu edildiği Tarih dersi için “ilköğretim 5 ve 6'ncı sınıfta” (s.340) ve 

“ilkokul 5. sınıfta” (s.347) okutulduğunu ifade etmektedir.  Dersin orijinal adı “Histoire Geographie 
5e”dir.  Ancak Tarih-Coğrafya dersinin sonunda yer alan “5e” ifadesi, Türkçeye 5.sınıf olarak tercüme 
edilse de Fransız Eğitim Sisteminde bu, ortaokul II. sınıfa tekabül etmektedir. 



Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 
Turkish Journal of Religious Education Studies 

 

42 
 

olarak Türkler ve Selahattin Eyyubi ile ilişkilendirilmektedir. Konu alanının giriş 

paragrafındaki “Müslüman Türkler, Batılı hacı adaylarının özgürce kutsal topraklarına 

girmelerini engellemekteydi. Papa, Kudüs’ü geri almak ve muhafaza etmek için haçlı 

seferlerini başlattı. Bunlar, 1095 ila 1291 yılları arasında gerçekleşti” ifadeleri, tarihsel 

açıdan nesnellikten uzak ve tek taraflı bir bakış açısını yansıtmaktadır. Ayrıca “Haçlılar” 

konu alanının altında 5 alt konu bulunmaktadır. Birinci alt konu “1096-1099 Arası I. Haçlı 

Seferinin Güzergâhı” başlığıyla ve açıklama yazısı olmaksızın sadece görselle tasvir 

edilmektedir. İkinci alt konu “Selahaddin ve Hristiyan Tutsaklar” başlığını taşımaktadır. 

Burada “1337 tarihli ve Selahaddin ve Godefroy’un Romanı” başlıklı el yazmasından bir 

minyatüre yer verilmektedir. Alt konu başlığının açıklamasında Selahattin’in 1187’de 

haçlılara olan zaferinden sonra Hristiyan tutsakların bir kısmının idam edilmesi emrini 

verdiği belirtilmekte ve minyatürde de bu durum tasvir edilmektedir. Ayrıca sayfanın sağ 

alt köşesinde Selahaddin Eyyubi’yi elinde kılıçla resmeden bir görsel bulunmaktadır 

(Blanchard & Mercier, 2016, s.52). 

İslam din eğitimi kapsamında kitapta yer alan bir diğer olumsuz durum ise bölümün son 

konu alanı olan (Bağımsız Okuma Alanı) “Akdeniz Boyunca Temaslar ve Alış Verişler”de ilk 

alt konu “13. yy’da Pazar Yerinde Köle Ticareti” başlığını taşımaktadır. Burada el-Hariri’nin 

Makâmât isimli eserinden 13.yy’da köle ticaretini tasvir eden bir minyatür bulunmaktadır. 

Minyatürde 1 nolu işarette “satılmayı bekleyen siyahi köleler”, 2 nolu işarette de “para 

ölçmek için terazi” figürüne dikkat çekilmekte ve bunun Abbasî dönemindeki bir pazar 

yerinden sahne olduğuna vurgu yapılmaktadır (Blanchard & Mercier, 2016, s.58).  

Yukarıda açıklanan iki durum, belirtildiği üzere dinler hakkında öğretimin temel prensipleri 

olan nesnellik ve tarafsızlık ilkesi ile bağdaşmamaktadır. Çünkü her iki konu alanlarında 

anlatılmaya çalışılan hususların, İslam tarihi içerisinde gerçekleşmiş olaylar olsalar da, bir 

öğretim programının ana unsurlarından olan “içerik ve hedef” ögelerinin belirlenmesinde 

dikkate alınan ilkeler bağlamında değerlendirildiğinde İslam din eğitimine yer verilen bir 

bölümde bulunmaları tarafımızca uygun görülmemektedir. 

İfade edilen olumsuz durumlar yanında kitap içinde konu alanlarının zengin bir içerik ve 

görsel tasarım ile sunulmuş olması, bu kapsamda şekil, tablo, kavram haritaları, bilgi 

kutucukları, değerlendirme alanları gibi öğrenme sürecine katkı sağlayacak materyallerle 

desteklenmesi, İslam sanatları dâhilinde önemli bir yere sahip olan farklı medeniyetlere 

ait minyatür örnekleri ve İslam tarihinin ilk dönem eserlerinden yapılan alıntılar ile 

konuların açıklanmaya çalışılması tarih dersi kitabının öne çıkan olumlu özellikleri arasında 

yer almaktadır. 

Sonuç 

Avrupa'daki birçok ülkenin yerel, bölgesel ve ulusal bağlamlarının getirmiş olduğu farklı 

durumlar, uzun bir süredir onlarla birlikte yaşayan “ötekileri” ve onların dini ve kültürel 

değerlerini karşılama noktasında, farklı pozisyonlar almalarına neden olmuştur. Ülkelerin 



Bahçekapılı, Fransa’da Laiklik, İslam, Müslümanlar ve Din Eğitimi Politikaları 

43 
 

dini arka planı, dine bakış açısı, toplumdaki dini değerlerin rolü, din ile devlet arasındaki 

ilişki, eğitim sisteminin yapısı, tarihi ve politikası vb. etkenler din eğitiminin ve uygulanacak 

yaklaşımların farklılaşmasına yol açmıştır. Araştırma kapsamında incelenen Fransa, din ve 

devlet ilişkilerinin tarihsel süreç içerisinde geçirdiği dönüşümle, diğer Avrupa ülkelerine 

kıyasla ayrı bir yere ve öneme sahip olmuştur. 

Fransa’yı farklı kılan en temel öge, laiklik ilkesinin çok belirgin bir şekilde kamusal alanda 

kendini göstermesidir. Laiklik, Fransa’da Cumhuriyetin kurumsal, yasal ve entelektüel 

tarihinin ayrılmaz bir parçasıdır ve ülkenin kurucu ilke rolünü üstlenmektedir. Bir Fransız 

keşfi olan laiklik, devletin tüm yapısal ve hukuki düzenlemelerinde dine karşı nötr bir duruş 

almasını gerektirmektedir. 1789 Fransız devrimi ile başlayan ve devletin Katolik 

Hıristiyanlıktan arındırılmasına yönelik politikalarla yol alan Laik devlet modeli, düne kadar 

her açıdan Fransa için tek din veya dini inanış biçimi Katolikliğin güç ve yetkinliğini 

kaybetmesinde etkili olmuştur. 1789’dan buyana Katoliklerle din sınıfına karşı çıkanlar 

arasındaki birçok savaştan doğan laikliğin en önemli sonuçlarından biri olarak, devlet 

idaresindeki eğitim işlerinde kilisenin rol ve etkisi kaybolmuştur. Bu etki, genel eğitim 

politikaları ile sınırlı kalmamış, din eğitimi ve öğretiminin kamu okullarında okutulmasının 

yasaklamasına doğru bir yol izlemiştir.  

Fransız siyasi tarihinin geçirdiği çalkantılı dönüşümler, ülkedeki laiklik uygulamalarını 

farklılaştırmıştır. Örneğin 1980 ila 2000 yıllar arasında laikliğin ılımlı/çoğulcu/açık modeli 

uygulanırken, 2000 sonrası katı/militan/kapalı modeli uygulanmıştır. Her iki modelin 

uygulandığı dönemde Fransa’da tartışılan ana konuların başında İslam ve Müslümanların 

dini ve kültürel yaşam tercihleri gelmiştir. 2000 öncesine kadar Fransız Danıştay’ının, 

okullarda başörtüsü kullanımına yönelik olumlu kararları, Müslümanların Fransa’nın inşa 

etmek istediği toplum yapısına daha sıkı bağlarla girmesini sağlarken, 2000 sonrası laiklik 

konseptinin bir dizi politik ve hukuki yasaklarla yön değiştirmesi Müslümanların Fransa ile 

bütünleşmesine engel olmuştur. Dini ve kültürel yaşam tercihlerinin yanı sıra, İnsan 

Hakları Evrensel Bildirgesi ve Avrupa İnsan Hakları Sözleşmesinin konu ile ilgili amir 

hükümlerine rağmen Müslümanların din eğitimi konusundaki taleplerinin göz ardı 

edilmesi, Fransa’daki Müslümanların önemli bir kısmının Fransa’ya olan entegrasyonunu 

olumsuz yönde etkilemiş, hatta bir kısmının radikal İslami hareketler içerisinde kendilerine 

yer bulmasına sebep olmuştur.  

Fransa’da Müslümanlar, devletin dini özgürlüklerini tanımalarını beklemektedir. 

Fransa’nın seküler/laik cumhuriyetçilerin katı tutumu, Müslümanların kendi dini 

uygulamalarını devletin sağlayacağı imkânlar dâhilinde gerçekleştirmelerini ve haklarını 

savunmalarını zorlaştırmaktadır. Onlar laik devlet Fransa’da kendi öz değerleriyle 

“Müslüman olarak” yer almak istemektedir.  

Konjonktürel siyasi gelişmeler sonrası toplumsal hayattaki değişim, gelişim, ihtiyaç ve 

beklentiler ile bir arada yaşama arzusunun neticesi olarak din eğitimi konusunda yeni 



Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 
Turkish Journal of Religious Education Studies 

 

44 
 

yönelimlerin ortaya çıktığı ve bu sürecin Müslümanların din eğitimi taleplerini olumlu 

yönde etkilediği görülmüştür. Ancak Müslümanlar, gelecek yeni nesillerini yine ait 

oldukları ve onları özgün kılan İslam kültürü içerisinde yetiştirmek için Fransa’nın laik din 

eğitimi yaklaşımının doğurduğu sınırlayıcı etkilerin hafifletilmesini ve devlet okullarında 

tarih dersi müfredatı içerisinde yer alan İslam dini ile ilgili konuların dışında, müstakil bir 

İslam din dersinin öğretim programlarına dâhil edilmesini talep etmektedir.  

Kaynakça 

Alakuş, F. ve Bahçekapılı, M. (2009). Din eğitimi açısından İlgiltere ve Türkiye. İstanbul: 

ARK. 

Alberts, W. (2007). Integrative Religious Education in Europe : A Study-of-Religions 

Approach. Berlin: De Gruyter. 

Altuğ, B. (2018, Ekim 23). BM: Fransa'daki peçe yasağı insan haklarının ihlali, Anadolu 

Ajansı. İnternet ortamı: https://www.aa.com.tr/tr/dunya/bm-fransadaki-pece-

yasagi-insan-haklarinin-ihlali/1290570. 

Antes, P. (2005). Avrupa’da İslâm. (S. Turan, Çev.).  Marife, 5(2), 203 – 218. 

Aydın, M. Z. (2001). Avrupa Birliği ülkelerinde din eğitimi ve Türkiye ile karşılaştırılması. 

Diyanet Avrupa, 29, 23-28. 

Aydın, Ö. (2018, Ekim 23). Fransa'da domuz ürünlerine karşı alternatif menü yeniden 

yürürlüğe giriyor. Anadolu Ajansı. İnternet ortamı: https://www.aa.com.tr/tr/ 

dunya/fransada-domuz-urunlerine-karsi-alternatif-menu-yeniden-yururluge-

giriyor/1290698  

Bahçekapılı, M. (2011a). Avrupa’da İslam din eğitimi modelleri. Din Eğitimi Araştırmaları 

Dergisi,  21, 21-64. 

Bahçekapılı, M. (2011b). Batılı ülkelerde din eğitiminin kültürlerarası barış, hoşgörü ve 

diyalog ortamına olan katkısı üzerine bazı değerlendirmeler. Din Eğitimi 

Araştırmaları Dergisi,  21, 129-152. 

Bahçekapılı, M. (2013). Finlandiya’da din eğitimi. International Journal of Social Science 

6(5), s.889-922. Doi number: http://dx.doi.org/10.9761/JASSS1537.  

Baubérout, J. (2004). Laïcité 1905-2005, Entre Passion Et Rasion, Editons Du Seuil. 

Baubérout, J. (2009). Laiklik tutku ile akın arasında 1905-2005 (A. Er, Çev.). İstanbul: 

İstanbul Bilgi Üniversitesi.  

Bayoumi, M. (2000), Shadows and light: colonial modernity and the Grand Mosquee of 

Paris.Journal of Criticism, 13(2), 267-292. 

https://www/


Bahçekapılı, Fransa’da Laiklik, İslam, Müslümanlar ve Din Eğitimi Politikaları 

45 
 

Bilgin, B. (1988). Almanya Federal Cumhuriyeti’nde Türk çocuklarına İslami din dersi 

program geliştirme çalışmaları. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

30(1), 144-154. 

Bilgin, B. (1999). Mezhepler ve dinler arası eğitim ve işbirliği. Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 39(1), 1-25. 

Bilgin, B. (2002).  İslam din pedagojisinde İslam'dan başka dinlerin anlatımı, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 43(2), 19-40. 

Bourner, T. (1996). The research process: Four steps to success. Greenfield, T. (Ed.), 

Research methods: guidance for postgraduatesin (pp. 7-11). London: Arnold. 

Buchardt, M. (2014). Pedagogized Muslimness Religion and culture as identity politics an 

the classroom. Münster-New York: Waxmann. 

Carlson, G. (1995). Constructing the margins: of multicultural education and curriculum 

settlements. Curriculum Inquiry, 25(4), 407-431. 

Ceran, İ. 2017. Fransa’da İslam (VIII. yüzyıl). AİBÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi,  5(10), 16-39. 

Ceric, M. (2008). History of the Institutionalized Training of Imams in Bosnia-Herzegovina  

In Willem (B. Drees Pieter Sjoerd van Koningsveld, Eds.). The Study of Religion and 

the Training of Muslim Clergy in Europe : Academic and Religious Freedom in the 

21st (pp.277-298), Century Amsterdam University Press. 

Cesari, J. (2002). Islam in France: The Shaping of a Religious Minority, in Yvonne Haddad-

Yazbek (ed.), Muslims in the West, from Sojourners to Citizens (pp.36-51), Oxford 

University Press. 

Chazan, D. (2013, Mart 30). France's first Islamic school tops the tables. The Times. 

Retrieved 2016-10-02. https://safcbacc8281b1b48.jimcontent.com/download/ve 

rsion/ 0/module/6402542180/name/TheTimes_Averroès13.pdf. 

Coureur, G. (1998). Muslumans de France. Paris. 

Çakır, A. (2018, Eylül 23). Fransız İslam’ı Projesi Başarılmalı. İnternet ortamı: 

https://www.amerikaninsesi.com/a/fransiz-islami-projesi-basarilmali/4583066. 

Html.  Erişim: 23.09.2018. 

Çakır, A. (2018, Temmuz 07). Fransız İslamı’ı İçin Macron’a Şok Öneriler. İnternet ortamı: 

https://www.amerikaninsesi.com/a/fransiz-islami-icin-macrona-sok-oneriler/447 

2041.html. Erişim: 08.07.2018. 

Debray, R. (2002). L'Enseignement du fait religieux dans l'école laïque, Rapport au ministre 

de L’Education Nationale, Préface de Jack Lang, Paris. 



Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 
Turkish Journal of Religious Education Studies 

 

46 
 

Doğan, R. (2008). Avrupa Birliği sürecinde dinî kurumlar ve din eğitimi: Almanya modeli, 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 49(2), 1-43. 

Durham, W.C., Torfs, Jr. R., Kirkham, D.M., Scot, C. (Ed.) (2012). Islam, Europe and 

emerging legal issues. England: Asgate. 

Ednan, A. & Zsofia, W. (2012). The Training of Imams and Teachers for Islamic Education 

in Europe, Frankfurt: Peter Lang GmbH, Internationaler Verlag der 

Wissenschaften. 

European Policy Centre (EPC) (2005, July 8). The status of Imams in Europe. İnternet 

ortamı: http://www.epc.eu/events_rep_details.php?pub_id=656&cat_id=6.  

Fox, J. (2011). Separation of religion and state and secularism in theory and in practice, 

Separation of Religion, State and Society, 39(4), 384-401. 

Fuess, A. (2007). Islamic religious education in Western Europe: Models of integration and 

German approach. Journal of Muslim Minority Affairs, 27(2), 215- 239. 

Ghaly, M. M. (2008). The academic training of ımams recent discussions and ınitiatives in 

the netherlands. In Willem B. Drees Pieter Sjoerd van Koningsveld (Eds.), The study 

of religion and the training of muslim clergy in europe : academic and religious 

freedom in the 21st (pp.369-402), Century Amsterdam University Press. 

Hassas, M., Ruiter, J. J. & Vinding, N. V. (2018). Imams in Western Europe: Developments, 

Transformations, and Institutional Challenges. Amsterdam University Press. 

Jackson, R. (2007). European institions and the contribution of studies of religious 

diversity to education for democratic citizinship. R. Jackson, S.Miedema, W. 

Weisse, J.-P. Willaime (Eds.), In: Religion in Education. A contribution to Dialogue 

or a factor of Conflict in transforming societies of European Countries (pp. 81-92). 

Münster: Waxmann. 

Johansen, B. S.(2006). Islam at the European Universities: Report II. Denmark: University 

of Copenhagen.  

Jozsa, D. P., (2007). Islam and Education in Europe, with special reference to Austria, 

England, France, Germany and the Netherlands. R. Jackson, S.Miedema, W. 

Weisse, J.-P. Willaime (Eds.), in: Religion in education. A contribution to dialogue 

or a factor of conflict in transforming societies of European Countries (pp.117-130). 

Münster: Waxmann. 

Kahraman, M. (2008) Avrupa Birliği ülkelerinde ve Türkiye’de laiklik. Mustafa Kemal 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 5(9), 57-77. 

Karakuş, N. (2017). Abbasî Halîfesi ve Frenk hükümdarı Büyük Karl ilişkisi. Hitit Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 16(32), 463-486. 



Bahçekapılı, Fransa’da Laiklik, İslam, Müslümanlar ve Din Eğitimi Politikaları 

47 
 

Karaman, F. (2003). Fransa İslam Konseyi Üzerine Bir İnceleme. Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 16, 111-128. 

Kavas, A. (2007). Fransa’da dini kurumlar ve din eğitimi. Avrupa Birliği Sürecinde Dini 

Kurumlar ve Din Eğitimi Sempozyum Kitabı içinde (pp.331-358). İstanbul: Ensar.  

Kavas, A. (2007). Fransa'da din-devlet ayrımı kanunu ve ülkelerinde dışlanan din 

adamlarının Osmanlı devletine sığınması meselesi, İstanbul Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 15, 109-130. 

Kaymakcan, R. (Ed.) (2006). Çükkültürlülük, eğitim, kültür ve din eğitimi. İstanbul: DEM. 

Kodelja, Z. (2011). Religious education and teaching about religions. V. Kolenc, Janez (ur.). 

Educational sciences and their concepts: Polish-Slovenian Scientific Symposium, 

[October 25-26, 2011, Ljubljana]. Ljubljana: Pedagoški inštitut. İnternet ortamı: 

https://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-DG7VU9DH/e59ad208-3759-4776-

a5e5-e8d2b7bd18e4/PDF. 

Kodelja Z. & Bassler, T. (2004). Religion and Schooling in Open Society. Ljubljana: Open 

Society Institute. 

Köroğlu, S.A. (2015). Literatür taraması üzerine notlar ve bir tarama tekniği. GİDB Dergi, 

1, 61-69. 

Küçük, A . (2010). Fransız eğitim sisteminde dini sembollerin kullanılması. Ankara Barosu 

Dergisi, 1, 95-108. Retrieved from http://dergipark.gov.tr/abd/issue/33777/3740 

75. 

LOCALMULTIDEM (2007) Muslim identities and the school system in France and Britain: 

The impact of the political and institutional configurations on Islam-related 

education policies.Paper presented for the ECPR General Conference Pisa, 

September 2007. Multicultural  Democracy  and  Immigrants’  Social  Capital  in  

Europe:  Participation, LOCALMULTIDEM Project: Organisational  Networks,  and  

Public  Policies  at  the  Local Level, This  project  is  funded  by  the  European  

Commission  under  the  6th  Framework Programme’s  Priority  7  “Citizens  and  

Governance  in a  Knowledge-Based  Society”  as  a  STREP  instrument (contract 

no. CIT5-CT-2005-028802). İnternet ortamı: https://ec.europa.eu/migrant-

integration/index.cfm?action=media.download&uuid=2A756D06-D0D3-A7DF-

EEE1314B916EACA1. 

Maussen, M. (2007). Islamic presence and mosque establishment in France: colonialism, 

arrangements for guestworkers and citizenship. Journal of Ethnic and Migration 

Studies 33(6), 981-1002. 

http://dergipark.gov.tr/


Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 
Turkish Journal of Religious Education Studies 

 

48 
 

Messner, F. (2008). Fransa. Ali Köse ve Talip Küçükcan (ed.), Avrupa Birliği ülkelerinde din-

devlet ilişkisi: hukuki yapı/din eğitimi/din hizmetleri (ss.113-134) içinde. 

İstanbul: İSAM. 

Nielsen, J. S., (2004). Muslim in Western Europe. Edinburg University Press. 

Pallavicini Y. S.Y. (2008). The Training Programme of Imams in Italy. In Willem B. Drees 

Pieter Sjoerd van Koningsveld (Eds.), The study of religion and the training of 

muslim clergy in Europe : academic and religious freedom in the 21st (pp.469-486), 

Century Amsterdam University Press. 

 Parekh, B. (2006). Europe, liberalism and the ‘Muslim question. In Anna Triandafyllidou, 

Tariq Modood and Ricard Zapata-Barrero (Eds), Multiculturalism, Muslims and 

citizenship a european approach  (pp.179-203). London & New York: Routledge. 

Räsänen A., ve Ubani, M. (2009). Finland: The Finnish RE Teacher-A Modern Traditionalist, 

In Hans-Georg Ziebertz ve Ulrich Riegel (Eds.).  How teachers in europe teach 

religion (pp. 57-68), Berlin. 

Saint-Martin, I, (2013).  Teaching about religions and education in citizenship. Education, 

Citizenship and Social Justice, 8(2), 151–164. 

Sarıkaya, Ö. (2005). Quelle Est Le Role De La Présidence Des Affaires Religieuses Dans La 

République Laique Turque. (Yayımlanmamış doktora tezi). Iep De Paris’de 

savunulmuş Yüksek Lisans Tezi. 

Sarıkaya, Ö. (2010, Şubat 17). Fransa’da bitmeyen kavga: laiklik. Bilge Adamlar Stratejik 

Araştırma Merkezi. İnternet Ortamı: http://www.bilgesam.org/incele/793/-

fransa%E2%80%99da-bitmeyen-kavga--laiklik/#.Wt-4tYhubDc. 

Schreiner, P. (2002). Different approaches - common aims? Current developments in 

religious education in Europe. In P. Schreiner (ed.), on behalf of coordinating group 

for religious education in Europe (CoGREE), committed to Europe's future. 

contributions from education and religious education (pp.1-13).  Münster: 

Comenius-Institut. 

 Schreiner, P. (2011). Situation and Current Develeopments of Religios Education. In Leni 

Franken and Patrick Loobuyck (Eds.),  Religious education in a plural, secularies 

society: a paradifm shift (pp. 17-34). New York: Waxmann. 

Sezer, A. (1999). Atatürk döneminde yabancı okullar. Ankara: TTK. 

Shahid and P. S.van Koningsveld (eds), (1991). W. A. R. The integration of Islam and 

Hinduism in Western Europe. Kampen: Kok Pharos Publishing House. 

Teinturier, S.(2017). Catholic education in France in the interwar period: Religious life, 

religious orders, adaptations. Research perspectives, Pro-Posições, 28(3) 353-373.  



Bahçekapılı, Fransa’da Laiklik, İslam, Müslümanlar ve Din Eğitimi Politikaları 

49 
 

Triandafyllidou, A., Modood, T. & Zapata-Barrero, R. (2006). European challenges to 

multicultural citizenship, Muslims, secularism and beyond. In Anna 

Triandafyllidou, Tariq Modood and Ricard Zapata-Barrero (Eds), Multiculturalism, 

Muslims and citizenship a european approach (pp.1-22). London & New York: 

Routledge. 

Topçu, F. (2007). Türk Eğitim Sisteminde Tarihsel Gelişimi ile İlgili Yabancı Okulların Bu 

Sistem Üzerindeki Etkileri (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Beykent Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Van den Kerchove, A. (2011) Teaching about religious issues within the framework of the 

French ‘Laïcité’. In: Franken, L and Loobuyck, P (eds) Religious education in a plural, 

secularised society a paradigm shift (pp.54-68). Münster, NY; München; Berlin: 

Waxmann. 

Vauchez, S.H. (2014), Fransa’da Laiklik – Hukuksal, Tarihsel ve Toplumsal Yönleri. 

Politeknik. İnternet ortamı: http://politeknik.de/p5480/. 

Willaime, J. P. (2007). Different models for religion and education in Europe. R. Jackson, 

S.Miedema, W. Weisse, J.-P. Willaime (Eds.). In: Religion in education. A 

contribution to dialogue or a factor of conflict in transforming societies of 

European Countries (pp.117-130). Münster: Waxmann. 

Willaime, J. P. (2007). Teaching Religious Issues in French Public Schools.R. Jackson, 

S.Miedema, W. Weisse, J.-P. Willaime (Eds.), In: Religion in education. A 

contribution to dialogue or a factor of conflict in transforming societies of 

European Countries (pp.81-92). Münster: Waxmann. 

Yardım, M. (2017). Göç ve entegrasyon politikaları ışığında Fransa’da toplumsal kabul. Göç 

Araştırmaları Dergisi, 3(2), 100-136. 

Yazıcıoğlu, S. (2014, Nisan 9). Fransa’da laikliğin tarihi. internet ortamı: 

http://sunar.canalblog.com/archives/2014/04/09/29629081.html. 

Yıldırım, A. Nitel araştırma yöntemlerinin temel özellikleri ve eğitim araştırmalarındaki yeri 

ve önemi. Eğitim ve Bilim, 23(112), 7-17. 

Yılmaz R. (Ed.) (2005). Kültürel çeşitlilik ve din. Ankara: Sinemis. 

Yorulmaz, Ş. (2000). Osmanlı-Fransız ilişkileri çerçevesinde Osmanlı topraklarında açılan 

Fransız kültür kurumları ve bunların meşruiyet kazanması (19. yüzyıl - 20. yüzyıl 

başları). Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi 

Dergisi, 11, 697-768. 

Yükleyen, A. ve Kuru, A. T. (2006). Avrupa’da İslam, laiklik ve demokrasi (Fransa, Almanya 

ve Hollanda). İstanbul: Tesev. 



Türkiye Din Eğitimi Araştırmaları Dergisi 
Turkish Journal of Religious Education Studies 

 

50 
 

www.expatica.com, Schools in France: state, private, bilingual and international schools: 

https://www.expatica.com/fr/education/French-education-schools-in-France47 

6645.html 

 www.justlanded.com, Private schools in France Types of schools, curricula and fees: 

https://www.justlanded.com/english/France/France-Guide/Education/Private-

schools-in-France 


