
Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi
2016/2, c. 15, sayı: 30, ss. 353-369

Geliş Tarihi 17.11.2016  Kabul Tarihi 13.12.2016

KUR’AN’DA İNSANLARIN YARATILIŞI MESELESİ1

Avnullah Enes ATEŞ*

Özet: 
İnsan, nasıl yaratıldı? Bu soru, insanlık tarihi boyunca üzerinde en çok durulan konulardan biri 
olmuştur. Bu konuda felsefî düşünce ve kuramlar yanında semavî ve yerel dinlerin de insanlığın 
yaratılışı ve çoğalmasıyla ilgili müntesiplerine bilgiler verdiği görülmektedir. Kur’an-ı Kerîm de bu 
anlamda, ilk insanın Allah tarafından yaratıldığı ve bu"can” dan da insanların çoğaltıldığı anlatıl-
maktadır. Yakın dönemlerde, ilk insanın Adem olduğu ve diğer insanların da Adem’den yaratıldığı 
düşüncesine karşın; ilk insanın Âdem (a.s) olmadığı, onun da babasının olduğu, insanların ço-
ğalmasının bir anne ve babadan olamayacağı, Âdem kelimesinin bir türü ifade ettiği vb. iddialar 
Kur’an’dan temellendirilmek istenerek savunulmuştur. 

Bu görüşlerden, insanların toplu olarak yaratıldığı iddiası, münâzaranın; iltizâm edilmeyenle ilzâm 
edilemez kuralınca sadece Kur’an temelli ele alınıp incelenmektedir. Bu değerlendirmeler esna-
sında da yapılan usül ve mantık hataları, devir ve teselsülü gerektiren önermeler belirtilmektedir. 
Tefsir çalışmalarında Kur’an merkezli olduğu iddia edilen bu yorumun ilmi temellere dayanmadığı 
tesbit edilmiştir.

Anahtar kelimeler: Âdem (a.s), Bir Nefis, İnsan, Yaratılış.

The Creation of People According to The Quran

Abstract:
How was man created? This question is one of the most emphasized issues in human history. 
In this context, besides philosophical thoughts and theories, it is seen that celestial and local 
religions also give information to their followers about the creation of humanity. In the same way, 
the Qur’an provides clear information about the creation and proliferation of the first human be-
ing. Different views related to the creation of the first human being revive and said to be based 
on the Qur’an have been put forward: The first man is not Adam (a.s), he is his father, that the 
multiplication of people can not be a mother and a father, Adam’s term expresses a kind, and so 
on. All of them, based on the Qur’an allegedly. From these views, one can not be forced to accept 
anyone who claims that a person is created collectively and does not accept it, will be handled 
and examined only on the basis of the Qur’an. In addition to this, the methods and logic mistakes 
that are made, the proposals that require cycles and continuity, are tried to be presented with a 
concrete example of how the subjective interpretations given to the Qur’an bring about a corrup-
tion in exegesis.

Key Words: Adam, One Nafs, People, Creation

*   Yrd. Doç. Dr., Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi Öğretim Üyesi. 

1	 ∗ Bu makale, 28-30 Ekim 2016 tarihleri arasında Şanlıurfa’da düzenlenen"Uluslararası Yanlış 
Algılar ve Doğru İslâm Sempozyumu’nda” sunulan Tefsirde Yozlaşmaya Bir Örnek Olarak 
İnsanın Yaratılışı Meselesine Getirilen Sübjektif Yorumlar adlı tebliğden üretilmiştir.



Avnullah Enes ATEŞ354

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2016/2, c. 15, sayı: 30

Giriş

İnsanlığın yaratılışıyla ilgili Kur’an yorumuna dayalı olarak ortaya çıkan 
görüşleri iki grupta toplamak mümkündür. Birinci grup, insanların 
evrim sonucu başka varlıklardan tekâmül ederek oluştuğu; ikinci grup ise 
insanların kendi cinsinden türediği görüşündedir. İkinci grupta mütalaa 
ettiğimiz görüş de insanların tek bir insandan yaratılıp çoğaldıkları görüşü 
ile insanların belirli bir sayıda toplu bir şekilde yaratılıp çoğaldıklarını ifade 
eden görüş olarak ikiye ayrılır."Evrim Teorisi” olarak bilinen ilk gruptaki 
görüşün, yaratılışı inkâr edenler nezdinde revaç bulması yadsınacak bir şey 
olarak görülmeyebilir ancak yaratma kaydı koyulmak sûretiyle bu görüşün 
bazı Müslümanlar tarafından savunuluyor olması ve bunun Kur’an’dan 
temellendirilmeye çalışılması şaşırtıcıdır. İkinci grupta zikredilen görüşlerin 
ilki Kur’an’ın insanların yaratılışıyla ilgili sarih olarak ifade ettiği görüştür ki; 
modern çağı saymazsak nüzul çağından günümüze Müslümanlar arasında 
neredeyse tartışmasız kabul edilen görüş budur. Diğeri ise, kanaatimize 
göre, kadının erkekten yaratılışını bir zül olarak görenlerin görüşleriyle, bir 
insandan türemenin ensest ilişkiyi, hatta kişinin kendi parçasıyla evliliğini 
gerektireceği sebebiyle böyle bir türemenin insanlık onuruna yaraşmadığını 
söyleyenlerin görüşleridir. 

Bu makalede insanların belli bir topluluk olarak yaratıldığı iddiasının 
temellendirilmesinde kullanılan ayetler ve tevilleri ele alınacak, sonrasında 
bu görüşlerin tarihi arka planı tespit edilip Kur’an temelli bu görüşler tahlil 
edilecektir.

1. İnsanların Toplu Yaratıldığı İddiasına Mesnet Edilen Ayetler ve Bu 
Ayetlerin Anlaşılması Meselesi

İnsanların belli bir topluluk olarak yaratıldığı iddiası Kur’an’dan 
temellendirilmeye çalışılmakta ve bu konuyla ilgili altı ayet zikredilmektedir.2 
Bunlar içerisinde en çok konuşulan ve yorumlanmaya çalışılan ayet Nisâ 
sûresinin ilk ayetidir. Bu ayette tüm insanlara seslenilmekte ve nasıl 
yaratıldıkları kendilerine hatırlatılarak Allah’tan sakınmaları gerektiği 

2	 İnsanların toplu yaratıldığı iddiasıyla ilgili bu bölümde zikredilecek delilleri Prof. 
Dr. Mehmet Okuyan savunmakta ve farklı münasebetlerle yapmış olduğu televizyon 
programlarında'İnsanların bir insandan yaratılmadığı’ iddiasını bu delillerle anlatmaktadır. 
Sn. Okuyan’ın konuyla ilgili yazılı bir çalışması da bulunmamaktadır. Bölüm içerisinde 
zikredilecek delillerin yorumları kendisine aittir. Sn. Okuyan’la aynı görüşü paylaşan kim�-
selerin olduğu yerlerde bunların kaynakları verilecektir. Sn. Okuyan’ın konuyla ilgili id-
diaları ve yorumlamaları için örnek olarak şu linke bakılabilir: https://www.youtube.com/
watch?v=EejTpHEyy_A (erişim: 11. 07. 2015).



Kur’an’da İnsanların Yaratılışı Meselesi 355

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2016/2, c. 15, sayı: 30

söylenmektedir. Bu ayet, doğrudan insanlara nasıl yaratıldıklarını açıklayan 
bir anlama sahip olduğundan bu ayet anlaşılmadan insanın yaratılışıyla ilgili 
farklı yorumlar yapılamamaktadır. Dolayısıyla bu konuda en çok yorumlanan 
ayet de budur. Ayetin metni şöyledir:

ثِيرًا وَنِسَاءً
َ
 ك

ً
 مِنْهُمَا رِجَال

َّ
قَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَث

َ
ل
َ
فْسٍ وَاحِدَةٍ وَخ

َ
مْ مِنْ ن

ُ
ك

َ
ق

َ
ل
َ
ذِي خ

َّ
مُ ال

ُ
ك قُوا رَبَّ اسُ اتَّ هَا النَّ يُّ

َ
يَا أ

“Ey insanlar! Sizi bir tek nefisten yaratan, ondan da eşini yaratan ve o 
ikisinden birçok erkekler ve kadınlar yayan Rabbinizden sakının.”3 

Modern çağdaki birkaç istisna dışında ayette geçen"bir tek nefis” ifadesini 
selef-halef müfessirler Âdem (a.s) olarak tefsir etmişlerdir.4 Bu denli büyük 

3	 Nisâ 4/1.
4	 Mücâhid, Ebu’l-Haccâc el-Mahzûmî, Tefsîru Mücâhid, tahk.: Muhammed Abdüsselâm 

Ebu’n-Nîl, Mısır, Dâru’l-Fikri’l-İslâmiyyi’l-Hadîse, 1410/1989, s. 265; Ferrâ, Ebû Zeke�-
riyyâ Yahyâ b. Ziyâd, Me‛âni’l-Kur’ân, tahk.: Ahmed Yûsuf en-Necâtî ve diğerleri, Mısır, 
Dâru’l-Mısriyye, ty., I, 250; Zeccâc, Ebû İshāk İbrâhîm b. es-Serî, Me‛âni’l-Kur’ân ve i‛râbuh, 
tahk.: Abdulcelil Abduh Şiblî, Beyrut,'Âlemu’l-Kütüb, 1408/1988, II, 5; Taberî, Muhammed 
b. Cerîr, Câmü‛u’l-beyân'an te’vîli âyi’l-Kur’ân, tahk.: Ahmed Muhammed Şâkir, Beyrut, Mü�-
essesetü’r-Risâle, 1420/2000, VII, 514; İbn Münzir, Ebû Bekir Muhammed b. İbrâhîm en-
Nîsâbûrî, Tefsîru İbn Münzir, tahk.: Sa‛d b. Muhammed, Medîne, Dâru’l-Meâsir, 1423/2002, 
II, 547; İbn Ebî Hātim, Ebû Muhammed Abdurrahmân b. Muhammed, Tefsîru’l-Kur’â-
ni’l-‛azîm, Suudi Arabistan, Mektebetü Nizâr Mustafâ el-Bâz, 1419, III, 852; Mâturîdî, Ebû 
Mansûr Muhammed b. Muhammed, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, tahk.: Mecdî Bâselûm, Beyrut, 
Dâru’l-Kütübi’l-‛İlmiyye, 1426/2005, III, 3; Semerkandî, Ebu’l-Leys Nasr b. Muhammed, Bah-
ru’l-‛ulûm, tahk.: Muhibbuddîn Ebû Sa‛îd, Beyrut, Dâru’l-Fikr, 1996, I, 278; İbn Ebî Zemenîn, 
Ebû Abdillâh el-Mâlikî, Tefsîru’l-Kur’âni’l-‛azîz, tahk.: Ebû Abdillâh Hüseyn b.'Ukkâşe, Mısır, 
el-Fârûku’l-Hadîse, 1423/2002, I, 344; Sa‛lebî, Ahmed b. Muhammed, el-Keşf ve’l-beyân'an 
tefsîri’l-Kur’ân, tahk.: Muhammed b.'Âşûr, Beyrut, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-‛Arabî, 1422/2002, 
III, 241; Mâverdî, Ebu’l-Hasen Ali b. Muhammed, en-Nüket ve’l-‛uyûn, tahk.: es-Seyyid b. 
Abdilmaksûd, Beyrut, Dâru’l-Kütübi’l-‛İlmiyye, ty., I, 446; Kuşeyrî, Abdulkerîm b. Hevâ�-
zin, Letāifu’l-işârât, tahk.: İbrâhîm el-Besyûnî, Mısır, el-Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-‛Âmme, ty., I, 
312; Vâhidî, Ebu’l-Hasen Ali b. Ahmed, et-Tefsîru’l-basît, tahk.: İmam Muhammed b. Suud 
İslâm Üniversitesi doktora çalışması, Suudi Arabistan, İmam Muhammed b. Suud İslâm 
Üniversitesi İlmi Araştırmalar Dekanlığı, 1430, VI, 282; Sem‛ânî, Ebu’l-Muzaffer Mansûr 
b. Muhammed, Tefsîru’s-Sem‛ânî, tahk.: Yâsir b. İbrâhîm, Suudi Arabistan, Dâru’l-Vatan, 
1418/1997, I, 393; Beğavî, Muhyi’s-sünne Ebû Muhammed el-Hüseyn b. Mes‛ûd, Me‛âlü�-
mu’t-Tenzîl, Beyrut, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-‛Arabî, 1420, I, 561; Zemahşerî, Ebu’l-Kāsım Mu�-
hammed'Amr, el-Keşşâf'an hâkāiki ğavâmidi’t-Tenzîl ve'uyûni’l-akāvîl fî vucûhi’t-te’vîl, Beyrut, 
Dâru’l-Kütübi’l-‛Arabiyye, 1407, I, 461; İbn'Atiyye, Ebû Muhammed Abdulhak, el-Muhar-
rerü’l-vecîz fî tefsîri’l-Kur’âni’l-‛azîz, tahk.: Abdusselam Abduşşâfî Muhammed, Beyrut, Dâ-
ru’l-Kütübi’l-‛Arabiyye, 1422, II, 4; İbnü’l-Cevzî, Cemâluddîn İbnü’l-Ferec Abdurrahmân b. 
Ali, Zâdü’l-mesîr fî'ilmi’t-tefsîr, tahk.: Abdurrezzâk el-Mehdî, Beyrut, Dâru’l-Kitâbi’l-‛Arabî, 
1422, I, 366; Râzî, Fahruddîn Ebû Abdillâh Muhammed b. Ömer, Mefâtîhu’l-ğayb, Beyrut, 
Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-‛Arabî, 1420, IX, 475-476;'İzz b. Abdisselâm, Ebû Muhammed İzzüd�-
dîn Abdülazîz b. Abdisselâm, Tefsîru’l-Kur’ân, tahk.: Dr. Abdullâh b. İbrâhîm el-Vehbî, Bey�-
rut, Dâru İbn Hazm, 1416, I, 301; Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed, el-Câmi‛u li 



Avnullah Enes ATEŞ356

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2016/2, c. 15, sayı: 30

bir görüş birliğine rağmen bu görüşü kabul etmeyenler bu ifadeyi"öz, maya, 
hücresel bir yapı” olarak yorumlamışlardır. Ayrıca bu ayetin muhataplarının 
Kureyş kabilesi olabileceği ve"tek nefis” ile Kusay’ın kastedilmesinin de 
muhtemel olduğu söylenmiştir.5 İnsanların bir erkek ve dişiden yaratıldığını 
ifade eden Hucurât sûresinin 13’üncü ayetini de bu ayete uyarlayarak tevil 
etmeye çalışmışlardır. Ayet-i kerîme şöyledir:

بِيرٌ
َ
هَ عَلِيمٌ خ

َّ
مْ إِنَّ الل

ُ
اك

َ
ق

ْ
ت
َ
هِ أ

َّ
مْ عِنْدَ الل

ُ
رَمَك

ْ
ك

َ
وا إِنَّ أ

ُ
بَائِلَ لِتَعَارَف

َ
عُوبًا وَق

ُ
مْ ش

ُ
نَاك

ْ
ى وَجَعَل

َ
ث
ْ
ن
ُ
رٍ وَأ

َ
ك

َ
مْ مِنْ ذ

ُ
قْنَاك

َ
ل
َ
ا خ اسُ إِنَّ هَا النَّ يُّ

َ
يَا أ

“Ey insanlar! Şüphesiz ki Biz sizi bir erkek ve dişiden yarattık ve 
birbirinizle tanışabilmeniz için sizi kabileler ve halklar yaptık. Ancak Allah 
katında en değerliniz, en çok (Allah’tan) sakınanınızdır. Şüphesiz ki Allah her 
şeyi bilen ve her şeyden haberdar olandır.”6

Burada geçen"zeker” ve"ünsâ” kelimelerinin nekra gelmesini, gerçek 
anlamda bir erkek ve dişiyi ifade etmediği; böyle olsaydı marife gelmesi 
gerektiği, bu nedenle bu kelimelerin hücresel anlamda erkek ve dişi bir 
yapıya işaret ettiği şeklinde yorumlamışlardır.7 Dolayısıyla bu ayet, bu 
görüşü savunanlara göre bir önceki yorumu nakzetmemekte; aksine 
desteklemektedir.

ahkâmi’l-Kur’ân, tahk.: Ahmed el-Berdûnî, Kâhire, Dâru’l-Kütübi’l-Mısriyye, 1384, V, 2; Bey-
dāvî, Nâsiruddîn Ebû Sa‛îd Abdullâh b. Ömer, Envâru’t-Tenzîl ve esrâru’t-te’vîl, tahk.: Mu-
hammed Abdurrahmân, Beyrut, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-‛Arabî, 1418, II, 58; Nesefî, Ebu’l-Be�-
rekât Abdullâh b. Ahmed, Medâriku’t-Tenzîl ve hakāiku’t-te’vîl, Beyrut, Dâru’l-Kelimi’t-Tay-
yib, I, 326; İbn Cezzî, Ebu’l-Kāsım Muhammed b. Ahmed el-Kelbî el-Ğırnâtî, et-Teshîl li‛ulû-
mi’t-Tenzîl, tahk.: Dr. Abdullah el-Hālidî, Beyrut, Dâru’l-Erkām b. Ebi’l-Erkām, 1416, I, 176; 
Hāzin, Alâuddîn Ali b. Muhammed, Lübâbü’t-te’vîl fî me‛âni’t-Tenzîl, Beyrut, Dâru’l-Kütü-
bi’l-‛İlmiyye, 1415, I, 337; Ebû Hayyân, Muhammed b. Yûsuf el-Endelûsî, el-Bahru’l-muhît, 
tahk.: Sıdkî Muhammed Cemîl, Beyrut, Dâru’l-Fikr, ty.., III, 494; Semîn el-Halebî, Ebu’l-Ab-
bâs Şihâbuddîn Ahmed b. Yûsuf, ed-Dürrü’l-mesûn fî'ulûmi’l-Kitâbi’l-meknûn, tahk.: Ahmed 
Muhammed el-Harrât, Dimeşk, Dâru’l-Kalem, ty.., III, 551; İbn Kesîr, Ebu’Fidâ İsmâil b. 
Ömer, Tefsîru’l-Kur’âni’l-‛azîm, tahk.: Sâmi b. Muhammed, Medîne, Dâru Taybe, 1420/1999, 
II, 206; İbn Âdil, Ebû Hafs Sirâcuddîn Ömer b. Ali el-Hanbelî, el-Lübâb fî'ulûmi’l-Kitâb, tahk.: 
Âdil Ahmed Abdulmevcûd, Beyrut, Dâru’l-Kütübi’l-‛İlmiyye, 1419/1998, VI, 140; Se‛âlebî, 
Ebu Zeyd Abdurrahmân b. Muhammed, el-Cevâhiru’l-hisân fî tefsîri’l-Kur’ân, tahk.: Muham-
med Ali, Beyrut, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-‛Arabî, ty.., II, 159; Suyûtî, Celâlüddîn Abdurrahmân 
b. Ebî Bekir, ed-Dürrü’l-mensûr, Beyrut, Dâru’l-Fikr, ty.., II, 423; Ebu’s-Su‛ûd, Muhammed 
b. Muhammed b. Mustafa, İrşâdü’l-‛akli’s-selîm ilâ mezâye’l-Kitâbi’l-kerîm, Beyrut, Dâru İh�-
yâi’t-Türâsi’l-‛Arabî, ty.., II, 138; Âlûsî, Şihâbuddîn Mahmud b. Abdillâh, Rûhu’l-me‛ânî fî 
tefsîri’l-Kur’âni’l-‛azîm ve’s-Seb‛i’l-Mesânî, tahk.: Ali Abdülbâri, Beyrut, Dâru’l-Kütübi’l-‛İl�-
miyye, 1415, II, 392. 

5	 Merâğî, Ahmed b. Mustafa, Tefsîru’l-merâğî, Mısır, Matba’atü Mustafâ el-Bâbî, 1365/1946, c. 
IV, s. 175. 

6	 Hucurât 49/13.
7	 Merâğî, c. IV, s. 175.



Kur’an’da İnsanların Yaratılışı Meselesi 357

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2016/2, c. 15, sayı: 30

A‛râf sûresinin 11’inci ayetinde de insanların yaratılması ve tasvir 
edilmesi zikredildikten sonra Âdem’e secde emrinin gelmesini iddialarını 
destekler nitelikte kabul etmişlerdir. Ayette şöyle geçmektedir:

ةِ اسْجُدُوا لِدَمَ
َ
ئِك

َ
مَل

ْ
نَا لِل

ْ
ل
ُ
مَّ ق

ُ
مْ ث

ُ
اك

َ
رْن مَّ صَوَّ

ُ
مْ ث

ُ
قْنَاك

َ
ل
َ
دْ خ

َ
ق

َ
وَل

“And olsun ki sizi Biz yarattık; sonra size sûretler verdik; sonra da 
meleklere'Âdem’e secde edin’ dedik.”8

Bu ayetin, insanların birlikte yaratıldıklarına; tek bir insandan 
çoğalmadıklarına delâlet ettiği ileri sürülmüştür. Ayette kullanılan"siz” 
şeklindeki zamir gerekçe gösterilerek;"Âdem’den insanlar yaratılmış 
olsaydı'Âdem’i yarattık’ denilirdi. İnsanların bir kısmı toplu olarak yaratılıp 

çoğaltıldıktan sonra insan cinsini temsil eden Âdem’e secde emredilmiştir” 
  atıf harfinin tertibi gerektirdiği de bir anlamda ــمَّ

ُ
 denilmiştir. Ayette geçen ث

 burada delil olarak kullanılmıştır. Bu iddianın incelendiği bölümde bu
noktaya da değinilecektir.

İnsanların bir insandan değil de toplu olarak yaratıldıklarına dair delil 
getirilen ayetlerden biri de Fātır sûresinin 11’inci ayetidir. Ayet-i kerîme 
şöyledir:

زْوَاجًا
َ
مْ أ

ُ
ك

َ
مَّ جَعَل

ُ
فَةٍ ث

ْ
ط

ُ
مَّ مِنْ ن

ُ
رَابٍ ث

ُ
مْ مِنْ ت

ُ
ك

َ
ق

َ
ل
َ
هُ خ

َّ
وَالل

“Allah, sizi önce topraktan sonra nutfeden yarattı. Sonra da sizi eşler 
yaptı.”

İnsanların belli bir topluluk olarak yaratıldığı görüşünde olanlar, 
ayette geçen çoğul muhatap sıyganın, tüm insanların çiftler haline birlikte 
getirildiğine delil teşkil ettiğini söylemektedirler. Onlara göre, insanlar farklı 
çiftler olarak var edilmiş, sonra evlilikler sayesinde çoğalma vuku bulmuştur.

İddia ile ilgili bir diğer ayet de Âl-i İmrân sûresinin 33’üncü ayetidir. 
Ayet-i kerîme şöyledir:

ينَ ِ
َ
عَال

ْ
ى ال

َ
وحًا وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَل

ُ
فَى آدَمَ وَن

َ
إِنَّ اَلله اصْط

“Şüphesiz ki; Allah Âdem’i, Nuh’u, İbrahim ailesini ve İmrân ailesini 
âlemlerin üzerine seçmiştir.”

Bu ayetin ilgili iddiaya dayanak oluşu,'seçme’ eyleminin topluluk 
içerisinde olması gerektiği düşüncesidir. Bundan dolayı Âdem (a.s) de bir 
topluluk içerisinden seçilmiştir.

8	 A‛râf 7/11.



Avnullah Enes ATEŞ358

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2016/2, c. 15, sayı: 30

İnsân sûresinin 2’nci ayeti de konuyu destekleyici nitelikte 
zikredilmektedir:

اجٍ
َ

مْش
َ
فَةٍ أ

ْ
ط

ُ
سَانَ مِنْ ن

ْ
ن ِ

ْ
قْنَا ال

َ
ل
َ
ا خ إِنَّ

“Şüphesiz ki Biz, insanı karışım hâlindeki bir spermden yarattık.”9

Ayette bahsi geçen'insan’ cinsine Âdem (a.s)’ın da girdiği, bu nedenle 
Âdem (a.s)’ın da nutfeden yaratılmış olacağı ve buradan hareketle Âdem 
(a.s)’ın da babasının olduğu sonucuna varılmıştır.10

İnsanların bir tek insandan çoğalmadığına dair öne sürülen deliller ve 
yorumlar, insanların ensest ilişki ya da insanın kendi parçasıyla evlenmesi 
sonucu çoğalması fikrinin önüne geçmek amacıyla ortaya atılmıştır.11 

Temelde bu iddialar, bir hakikatin ortaya çıkarılması amacından çok 
önceden zihinde kabul edilmiş bir yargının Kur’an’a söyletilmesi amacını 
taşıyor gibi gözükmektedir. Bu husus, delillerin değerlendirileceği başlıkta 
etraflıca ele alınacaktır. Ancak bunun öncesinde insanların Âdem (a.s)’dan 
yaratılmadığı, Âdem (a.s)’ın da babasının olduğu iddiasının tarihi arka 
planından bahsedilecektir.

2. İnsanların Toplu Yaratıldığı İddiasının Tarihî Arka Planı

Âdem (a.s)’ın ilk insan olmadığı, ondan önce başka Âdem’lerin de olduğu 
görüşü yeni bir iddia değildir. Bursevî (ö. 1137/1725), Rûhu’l-Beyân adlı 
tefsirinde, Âdem (a.s)’dan önce başka Âdem’lerin bulunduğu görüşünü İbn 
Arabî’ye (ö. 638/1240) isnat etmektedir. İbn Arabî’nin el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye 
adlı eserinde zayıf bir hadis naklettiğini, bu hadiste babamız Âdem (a.s)’dan 
önce bin küsür Âdem’in yaşadığının söz konusu edildiğini söylemektedir. 
Ayrıca İbn Arabî’nin Kâbe’yi tavaf ettiği sırada keşfen birtakım insanlar 
gördüğünü ve onlarla arasında geçen diyaloğa göre onların Âdem (a.s)’dan 
kırk bin sene önceki ataları olduğunu söylediklerini nakletmektedir.12

9	 İnsân 76/2.
10	 Bu iddiayı Mustafa İslamoğlu savunmuştur. Yapmış olduğu bir televizyon programında 

bunu dile getirmiştir. Örnek olarak şu linke bakılabilir: https://www.youtube.com/wat-
ch?v=Uxfiqwvcmv8.

11	 Buraya kadar zikredilen iddialar ve yorumlar, birinci dipnotta da belirtildiği gibi sn. Meh-
met Okuyan’a aittir. Bu iddialar çerçevesinde konu ele alınacak ve tahlil edilecektir. 

12	 Bursevî, İsmâil Hakkı b. Mustafâ el-İstânbûlî, Rûhu’l-beyân, Dâru’l-Fikr, Beyrut, ty., c.VIII, 405.



Kur’an’da İnsanların Yaratılışı Meselesi 359

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2016/2, c. 15, sayı: 30

Burada hemen belirtelim ki; Bursevî, İbn Arabî’ye isnat ettiği bu görüşü 
desteklese de ne kendisi ne de İbn Arabî insanların toplu yaratıldıklarını 
söylememektedir. Nitekim hem İbn Arabî13 hem de Bursevî14 insanların bir 
anne ve babadan türediğini söylemektedirler. Buradan da anlaşılan, bu iki 
âlimin, insanların yaratılışının bir ana-babaya dayandığına inandıklarıdır. 
Her ne kadar birden çok Âdem olduğuna dair bir rivayetten bahsetseler de 
tüm bunlar bir ana-babaya dayanmaktadır.

Menâr tefsirinde Reşid Rızâ (ö. 1354/1935); insanların bir tek insandan 
yaratılmadığı, farklı renkleri ve ırkları oluşturan insan sınıflarının yaratıldığı 
ve bunlardan insanların çoğaldığı imasında bulunur. Tek nefisten kastın, 
insanın yaratıldığı maya, cins olduğunu, o aynı cinsten de eşinin yaratıldığını; 
yoksa bilinen bir kişinin kastedilmediğini söylemektedir. Bilinen bir ana-baba 
olsaydı, nefis kelimesi ve ondan ve eşinden çoğaltılanlar için nekra olarak 
erkekler ve bayanlar denilmeyeceğini ileri sürmektedir. Ayrıca Kur’an’da 
tek nefsin Âdem olduğunu açıkça belirten bir delilin olmadığını da iddia 
etmektedir.15 Yine klasik görüşü savunan ulemadan bazılarının da bunu kabul 
ettiği izlenimini vermeye çalışmaktadır.16 Âlûsî’ye (ö. 1270/1854) isnat edilen 
Âdem’lerin teaddüdü meselesini de bu nedenle yanlış yorumlamaktadır.17 
Hâlbuki Âlûsî bu meseleyi inkâr etmekte ve böyle inanmanın ehl-i sünnet 
ve’l-cemaat inancında olmadığını belirtmektedir.18  

Mustafâ el-Merâğî (ö. 1364/1952) de benzer bir görüş sarf etmekte ve tek 
nefis ve ondan eşinin yaratılması ifadelerini, her insanın bir baba ve onunla 
insanlık cinsinde aynı olan bir anneden yaratıldığı şeklinde yorumlamaktadır. 
Bunun da el-Kaffâl’ın (ö. 364/976) yorumu olduğunu iddia etmektedir.19 Bu 
yorumu el-Kaffâl’dan Fahreddîn er-Râzî (ö. 606/1210) nakletmektedir. A‛râf 
sûresinin 191’inci ayeti bağlamında Âdem (a.s) ile eşine şirk isnat edilen bazı 

13	 İbn Arabî’nin Âdem’in ve Havvâ’nın yaratılışı ve bunlardan insanların çoğalmasıyla ilgili 
görüşleri hakkında geniş bilgi için bk. İbn'Arabî, Muhyiddîn, el-Fütûhâtü’l-mekkiyye, tahk.: 
Dr. Osmân Yahyâ, el-Mektebetü’l-‛Arabiyye, 1405/1985, ss. 747-754. 

14	 Bursevî’nin konuyla ilgili düşünceleri hakkında geniş bilgi için bk. Bursevî, c. II, s. 159; c. III, 
s. 294; c. VII, s. 326.

15	 Reşid Rızâ, Muhammed b. Ali, Tefsîru’l-Kur’âni’l-hakîm, Mısır, 1990, c. IV, s. 267.
16	 Reşid Rızâ, c. IV, ss. 265-266.
17	 Reşid Rızâ, c. IV, ss. 266-267.
18	 Âlûsî, Rûhu’l-Me‛ânî, c. II, ss. 391-392.
19	 Merâğî, IV, 175. Şunu belirtmek gerekir ki; Merâğî, Hucurât 49/13’üncü ayetin yorumunda 

insanların Âdem ve Havva’dan yaratıldıklarını söylemekte, Nisâ 4/1’inci ayette yapmış ol-
duğu yorumuyla çelişmektedir. Bilgi için bk. Merâğî, c. XXVI, s. 143.



Avnullah Enes ATEŞ360

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2016/2, c. 15, sayı: 30

rivayetleri izale etmek için söylenen bu yorum20 insanların Âdem ve eşinden 
yaratılmadığına delil teşkil etmemektedir. Çünkü Râzî insanların Âdem (a.s) 
ve eşinden yaratıldığını tefsirinde açıkça ifade etmekte ve insanların Âdem 
(a.s)’dan çoğaldıkları konusunda icmâ olduğunu söylemektedir.21

Sonuç olarak insanların belli bir topluluk olarak bir arada yaratıldığı 
iddiası sadece modern dönemde dile getirilmemiştir. Yukarıda nakledildiği 
gibi yakın geçmişte benzer iddialar olmuştur. Bu iddiaların Kur’an ayetleriyle 
bağdaşmadığı hem nakli hem de akli olarak izah edilmeye çalışılacaktır.

3. İddianın Tahlil ve Tenkidi

Nisâ sûresinin ilk ayetiyle ilgili söylenenler Kur’an’dan temellendirilemeyecek 
nitelikte indi yorumlardır. Ayette geçen'nefis’ kelimesine'öz’ anlamının 
verilmesi, bu özden eşinin yaratıldığını ancak burada erillik-dişilliğin hücresel 
olduğunu söylemek, sonra da bu hücresel yapılardan hakiki anlamda birçok 
erkek ve kadın yayıldığını iddia etmek hem ayetin kendi iç bağlamına hem de 
Kur’an’ın genel bağlamına uymamaktadır. A’râf sûresinin 189’uncu ayeti, bu 
ayetteki'nefsin’ ne olduğunu beyan etmektedir. Ayet-i kerîme şöyledir:

يْهَا
َ
نَ إِل

ُ
فْسٍ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْك

َ
مْ مِنْ ن

ُ
ك

َ
ق

َ
ل
َ
ذِي خ

َّ
هُوَ ال

“O, sizi bir nefisten yaratan ve (erkeğin) kendisiyle sükûna ermesi için de 
o nefisten eşini yaratandır.”

Bu ayet, ilk insan ve eşinin bizim gibi insan olduğunu, iddia edildiği 
gibi hücresel bir öz ya da yapı olmadığını açıkça ifade eder. Ayette geçen'bir 
nefsin’ teskin olması için eşinin kendisinden yaratıldığı ifade edilmekte 
ve bu gerekçelendirme yapılırken yeskunu fiilimüzekker bir zamire 
isnatedilmektedir. Bu da açıkça'bir nefsin’ cinsiyet olarak erkek olduğunu 
gösterir.

Ayrıca Nisâ sûresinin ilk ayeti insanların'bir’'nefis’ten yaratılmaya 
başlandığını özellikle vurgulamakta, sonra o'bir’'nefis’ten eşinin yaratıldığını 
ve o ikisinden de diğer insanların yayıldığını belirtmektedir. Bunu yaparken 
de özellikle ikil zamiri kullanılarak durum pekiştirilmektedir. Bu durumda 
ilk insanın yaratılışı ile diğer insanların yaratılışının bir olmadığı ortaya 

20	 er-Râzî, c. XV, ss. 427-428.
21	 er-Râzî, c. IX, ss. 477-478. Bediüzzaman da ilk insanın Âdem (a.s) olduğunu vurgulamakta, 

insan türünden önce idrakli mahluk olarak cinlerden bir türün bulunduğunu, yaptıkları 
fesattan dolayı insanlar ile mübadele edildiklerini belirtir. Bilgi için bk. Bediüzzaman, Said 
Nursî, İşârâtü’l-i’câz, Envar Neşriyat, İstanbul, 1991, s. 201.



Kur’an’da İnsanların Yaratılışı Meselesi 361

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2016/2, c. 15, sayı: 30

çıkmaktadır. İlk insanın yaratılışıyla ondan yayılan insanların yaratılışı şu 
ayetin ifadesine göre birbirinden farklıdır:

ةٍ مِنْ مَاءٍ مَهِينٍ
َ
ل

َ
هُ مِنْ سُل

َ
سْل

َ
مَّ جَعَلَ ن

ُ
سَانِ مِنْ طِينٍ ث

ْ
ن ِ

ْ
قَ ال

ْ
ل
َ
 خ

َ
هُ وَبَدَأ

َ
ق

َ
ل
َ
لَّ �شَيْءٍ خ

ُ
حْسَنَ ك

َ
ذِي أ

َّ
ل
َ
ا

“O ki; yarattığı her şeyi güzel yapmış, insanın yaratılışına da balçıktan 
başlamıştır. Sonra onun neslini çok az miktardaki bir sudan süzülmüş bir 
maddeden meydana getirmiştir.”22 

Bu ayet, ilk insanın balçıktan yaratıldığını, neslinin ise'değersiz??? bir 
sudan süzülmüş bir madde’ olan meniden yaratıldığını açıkça söylemektedir. 
O halde insanlığın toplu yaratıldığı ya da evrim sonucu başka bir varlıktan 
tekâmül ettiği iddiaları Kur’an’la örtüştürülemeyecek bir iddiadır. 

İnsanların toplu olarak yaratıldığını iddia edenlerin dayanak kabul 
ettikleri diğer bir ayet olan Hucurât 13’e gelinirse orada da'bir erkek’ 
ve'bir dişi’den yaratılış söz konusu edilmiştir. İlgili ayette geçen ذكر  ve أنثى  
kelimelerinin nekra gelmesinden dolayı bu erkek ve dişinin bilinen Âdem 
ve Havva olamayacağı iddiası ilmi hiçbir dayanağı olmayan bir iddiadır. 
Şahısların değil de vasıf ve durumların ön plana çıkartılmak istendiği bir 
makamda'o erkek ve dişiden’ denilemezdi zaten. İnsanların mahiyet olarak 
bir erkek ve dişiye intisapları söz konusu edilerek; yani yaratılış durumları 
vurgulanarak, birbirlerine nesep olarak üstünlük duyguları izale edilmeye 
çalışıldığı için,23 bahsi edilen kelimelerin nekra gelmesi maksat gereğidir. Bu 
kullanımın benzeri, Kur’an’ın birçok farklı ayetinde de bulunur. Şu ayetleri 
bu anlamda değerlendirebiliriz: 

فُورٌ
َ
 وَرَبٌّ غ

ٌ
بَة يِّ

َ
 ط

ٌ
دَة

ْ
بَل

“Güzel bir yurt ve bağışlayıcı bir Rab…”24

Bu ayetin başında Sebe yurdundan bahsedilmiş, ayetin sonunda da 
yurdun niteliğini öne çıkarılmak için nekra bırakılmıştır. Aynı şekilde ayetin 
baş tarafında'Rabbinizin rızkından yiyin ve O’na şükredin’ denilmiş ve ayetin 
sonunda O rabbin bağışlayıcılık vasfı öne çıkarılmak için nekra getirilmiştir. 
Bu tazim içindir.25 

22	 Secde 32/7-8.
23	 İbn'Âşûr, c. XXVI, s. 258.
24	 Sebe 34/15.
25	 İbn'Âşûr, c. XXII, s. 168. 



Avnullah Enes ATEŞ362

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2016/2, c. 15, sayı: 30

 مِنْ رَبٍّ رَحِيمٍ
ً

وْل
َ
مٌ ق

َ
سَل

“Rahîm bir Rabbin sözü olarak onlara'selam’ denilir.”26

Bu ayet-i kerîmede, cennet ehline Allah tarafından selam verileceği, 
onlara esenlik dileneceği anlatılmakta,'rab’ kelimesi nekra getirilmek suretiyle 
selamın kaynağı olan'rabb’in yüceliğine vurgu yapılmaktadır.27

Bu ve benzeri kullanımlar, her nekranın bilinmezlik için olmadığını 
gösterir. İsimlerin nekra olarak getirilmesinin birçok anlamı bulunmaktadır. 
Nitekim belagat kitaplarında bu konu müstakil olarak işlenir.28

Ayrıca ilgili ayetteki ــى
َ
ث
ْ
ن
ُ
كَ وَ أ

َ
مِــنْ ذ  ifadesiyle, her insanın bir ana-babadan 

yaratıldığı da anlaşılabilir29. Bu durum da tüm insanların başlangıç 
olarak bir anne ve babaya intisap etmelerine engel teşkil etmez. Sonuç olarak 
insanların bir başlangıcı olacak ve bu başlangıç konumundaki insanın bir 
anne ve babası olmayacaktır. Nisâ sûresinin ilk ayetindeki'bir nefis’ten 
tüm insanların yaratıldığı geçmişti. O halde'bir nefis’ ile insanın yaratılışı 
başlamakta ve eşinin de kendisinden yaratılmasından sonra bahsi edilen 
ayetteki sistem devreye girmekte; yani insanlar bir erkek ve kadın vesilesiyle 
yaratılmaktadır. 

İnsanların toplu yaratıldığına delil gösterilen A‛râf sûresinin 11’inci 
ayetinin yorumunda da ilmi kriterler hiçe sayılarak sübjektifliğe gidilmiştir. 
Kişisel fikirlerin Kur’an’a söyletilme çabasına bir örnek olan bu yorum, kendi 
içerisinde çelişkiler taşımaktadır. Ayette"Muhakkak ki sizi yarattık, sonra 
tasvir ettik, sonra da meleklere'Âdem’e secde edin’ dedik” buyurulmuştur. Bu 
ayette geçen ثم  atıf harfinden dolayı önce insanların yaratılması sonra tasvir 
edilmesi ardından Âdem’e secdenin emredilmesi gerektiği söylenmektedir.

Bahsi geçen atıf harfinin asli görevi, öncesiyle sonrasındaki arasında 
tertip ve süreyi ifade etmektir.30 Ancak bazı durumlarda bu harf mutlak 
cem; yani tertip ve süre kaydı düşünülmeksizin eylemde birlikteliği ifade 

26	 YâSîn 36/58.
27	 İbn'Âşûr, c. XXIII, s. 44.
28	 Geniş bilgi için bk. Kazvînî, Muhammed b. Abdirrahmân b. Ömer, el-Îdâh fî'ulûmi’l-belâğa, 

tahk.: Muhammed b. Abdülmün‛im Hafâcî, Dâru’l-Cîl, Beyrut, ty., c. II, ss. 35-39.
29	 Taberî, c. XXII, s. 309; Mâturîdî, c. IX, s. 337; İbn'Atiyye, c. V, s. 152; Râzî, c. XXVIII, s. 112; 

Beydāvî, c. V, s. 137.
30	 İbn Hişâm, Ebû Muhammed Abdullâh Cemâluddîn, Şerhu katri’n-nedâ ve belli’s-sadâ, 

el-Mektebetü’l-’Asriyye, Beyrut, 1998, s. 339.



Kur’an’da İnsanların Yaratılışı Meselesi 363

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2016/2, c. 15, sayı: 30

için de kullanılır.31 Asli anlamında kullanıldığı düşünüldüğünde ayette 
iddia edilen yargıyı destekleyici nitelikte bir anlam ortaya çıkmamaktadır. 
Çünkü ayette geçen'sizi yarattık’ ifadesinden birden çok insanın anlaşılması 
mümkün değildir. Zira ayetteki'siz’ zamiri elfâz-ı umumdan olup32'siz’ diye 
hitap edilen tüm insanları, yani biz de dahil kıyamete kadar gelecek ve bu 
ayete muhatap olacak kimseleri de içerisine alır. Bu durumda da ayetin 
indiği dönemde henüz yaratılmayan insanlar bu yargıyı nakzedecektir. Tüm 
insanların yaratılması ve tasviri yapıldıktan sonra Âdem (a.s)’a secde emrinin 
gelmesi de hakikatle örtüşmemiş olacaktır. Böyle olsaydı daha henüz Âdem 
(a.s)’a secde edilme emrinin gerçekleşmemiş olması gerekirdi. Öyleyse ayette 
geçen'siz’ ile çoğul olan insanların değil ilk insanın kastedilmesi gerekir.33 
Ayetin siyakı ve durumsal karine bunu zorunlu kılar. Burada'siz’ ifadesiyle'bir 
kısım insanlar kastedilmiştir’ de denilemez. Çünkü bu ifadeyi bu şekilde 
tahsis edecek bir delil yoktur. َّم

ُ
 atıf harfinin vâv atıf harfi yerine kullanıldığı ث

düşünüldüğünde de ayet-i kerîme"Âdem’i yarattık, meleklere ona secde 
etmelerini emrettik sonra da sizleri tasvir ettik” şeklinde yorumlanmaktadır. 
Bu yorumda da"siz” şeklinde ifade edilen ilk zamirle, yukarıdaki izahta ifade 
edildiği gibi, Âdem (a.s) zorunlu olarak kastedilmiş olmaktadır.34 Dolayısıyla 
مَّ
ُ
.atıf harfinin iddiayı destekler nitelikte bir delil olmadığı gözükmektedir ث

Fâtır sûresinin 11’inci ayetinin A‛râf 11’i desteklediğini söylemek de yersiz 
bir iddiadır. Ayette'Allah sizi önce topraktan sonra nutfeden yarattı. Sonra 
da sizi eşler kıldı’ ifadesi geçmektedir. Eğer burada'siz’ ifadesiyle kastedilen 
tüm insanlar olsaydı, sonuç olarak tüm insanların hem topraktan yaratılması 
hem de nutfeden yaratılması söz konusu olacaktı. Ayrıca tüm insanların hem 
topraktan hem de nutfeden yaratıldıktan sonra çiftler kılınması söz konusu 
olamayacaktı. Çünkü zaten hepsi birlikte yaratıldığından, yaratıldığı andan 
itibaren çiftler halinde olacaklardı. Bu durumda bu ayette de'siz’ kelimesi ile 
umum ifade edilemez. Yani'siz’ kelimesiyle insanların tümü kastedilemez. 
Ancak burada'siz’ kelimesini tahsis edecek bir delil bulunmalıdır ki bu ifadeyle 
neyin kastedildiği anlaşılabilsin. Kur’an’ın bütüncül incelenmesinden sonra 
Âdem (a.s)’ın topraktan ve neslinin nutfeden yaratıldığını ifade eden onlarca 

31	 Beğavî, c. II, s. 182.
32	 Elfâz-ı umûm, isimlendirildiği tüm fertleri kapsayan lafızlardır. Çoğul lafızları bu kabil-

dendir. Geniş bilgi için bk. Serahsî, Şemsü’l-Eimme Muhammed b. Ahmed, Usûlü’s-serahsî, 
Dâru’l-Ma‛rife, Beyrut, ty., c. I, ss. 132-151.

33	 Mâturîdî, c. IV, s. 367.
34	 Beğavî, c. II, s. 182.



Avnullah Enes ATEŞ364

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2016/2, c. 15, sayı: 30

ayet, bu ve benzeri umum ifadelerini tahsis etmektedir. Bu ayetler bir sonraki 
başlıkta verilecektir. 

Bu ayetler, topraktan yaratılma konusunda'siz’ ifadesiyle kastedilenin 
Âdem (a.s), nutfeden yaratılanların ise onun neslinden gelen insanlar 
olduğunu ortaya koymaktadır. O hâlde bahis konusu ayette Âdem (a.s)’ın 
topraktan yaratıldığı, neslinin nutfeden yani Hucurât 13’de belirtildiği 
gibi bir erkek ve dişinin vesilesiyle yaratıldığı ve böylece çiftlerin oluştuğu 
ifade edilmiş olmaktadır. İddia edildiği gibi bu ayetin mantıksal olarak 
insanların bir grup olarak toplu yaratıldıklarına dair en ufak bir ihtimal bile 
bulunmamaktadır. Dil, mantık ve naslar bunu kabul etmemektedir.

Âdem (a.s)’ın seçildiğini ifade eden ayete dayanarak seçilme işleminin 
bir topluluk içerisinde olması gerektiği sonucunu çıkarmak ve buradan 
hareketle bunun, insanların belli sayıda bir topluluk olarak yaratılmış 
olmasını gerektirdiğini iddia etmek tam olarak taassüftür. Birinin Allah 
tarafından seçilmesi onunla birlikte başkalarının da maddi olarak var 
olmasını gerektirmez. Çünkü Allah’ın ilminde bilinen insanlar içerisinden 
de seçim olabilir. Ayrıca Âdem (a.s) yaratılıp kendisinden belli bir nesil 
oluştuktan sonra da Allah Teâlâ Âdem (a.s)’ı seçmiş olabilir. Bu ihtimaller 
söz konusuyken sanki sadece bir ihtimal üzerinden giderek zorunlu bir 
sonuca ulaşmak doğru değildir. Kaldı ki bu ihtimal, Kur’an’ın Âdem (a.s)’ın 
yaratılışıyla ilgili naslarıyla çelişmektedir.

İnsân sûresinin ikinci ayetinin konuya delil olarak getirilmesi, mantık ve 
münazara ilmi açısından kabul edilemez. Çünkü bu ayet ile Âdem (a.s)’ın da 
babası olduğunu iddia etmek, zorunlu olarak onun babasının da bir babasının 
olmasını, onun da bir babasının olmasını doğuracak ve bu devir ve teselsüle 
yol açacaktır. Devir ve teselsülle kurulan önerme muhal olduğundan yok 
hükmündedir.35 Bu nedenle bu tür iddialar, münâzara ilmininin esaslarına 
göre cevap bile verilmeksizin doğrudan geçersiz sayılır.36

4. İlk İnsanın Âdem (a.s) Olduğunu İfade Eden Ayetler

Kur’an’ın birçok ayetinde ilk insanın çamurdan yaratıldığından sarahatle 
bahsedilir. Bu insanın Âdem (a.s) olduğu ise ilgili ayetlerin siyakından 
ve diğer bazı ayetlerin beyanından anlaşılmaktadır. Öncelikle ilk insanın 
çamurdan yaratıldığını ifade eden ayetler incelenecek, sonra da bu insanın 
Âdem (a.s) olduğunu gösteren deliller arz edilecektir:

35	 Saçaklızâde, Muhammed, Velediyye, İstanbul, Âsitâne Kitabevi, s. 117.
36	 Saçaklızâde, s. 117.



Kur’an’da İnsanların Yaratılışı Meselesi 365

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2016/2, c. 15, sayı: 30

 
ُ
ة

َ
ئِك

َ
ل

َ ْ
سَــجَدَ ال

َ
هُ سَــاجِدِينَ ف

َ
عُوا ل

َ
ق

َ
تُ فِيهِ مِنْ رُوحِي ف

ْ
فَخ

َ
يْتُهُ وَن ا سَــوَّ

َ
إِذ

َ
ــرًا مِنْ طِينٍ ف

َ
الِقٌ بَش

َ
ي خ ِ

ّ
ةِ إِن

َ
ئِك

َ
مَل

ْ
كَ لِل الَ رَبُّ

َ
 ق

ْ
إِذ

افِرِيــنَ
َ
ك

ْ
انَ مِــنَ ال

َ
بَرَ وَك

ْ
 إِبْلِيــسَ اسْــتَك

َّ
جْمَعُــونَ إِل

َ
هُــمْ أ

ُّ
ل
ُ
ك

“Hani Rabbin meleklere;'Ben çamurdan bir insan yaratacağım. Onu 
tesviye edip kendisine ruhumdan üflediğimde ona secdeye kapanın’ demişti 
de İblis hariç tüm melekler secde etmişti. İblis kibirlendi ve nankörlerden 
oldu.”37

Bu ayette Allah Teâlâ'çamur’dan bir'beşer’ yaratacağını söylüyor.'Beşer’; 
erkek olsun kadın olsun tek bir insana denilir.38 O halde insan cinsi tek bir kişi 
olarak vücuda getirilmiştir. Bu tek kişinin erkek ya da kadın olma ihtimali de 
söz konusu değildir. Çünkü ayette topraktan yaratılan bu'beşer’e meleklerin 
secde etmesi istenmektedir. Aynı konunun anlatıldığı farklı ayetlerde 
de topraktan yaratılıp kendisine melekler tarafından secde edilmesinin 
emredildiği kimsenin Âdem (a.s) olduğu açıkça zikredilir. Nitekim aşağıdaki 
ayetler bunlardandır:

افِرِينَ
َ
ك

ْ
انَ مِنَ ال

َ
بَرَ وَك

ْ
بَى وَاسْتَك

َ
 إِبْلِيسَ أ

َّ
سَجَدُوا إِل

َ
ةِ اسْجُدُوا لِدَمَ ف

َ
ئِك

َ
مَل

ْ
نَا لِل

ْ
ل
ُ
 ق

ْ
وَإِذ

“Hani Biz meleklere;'Âdem’e secde edin’ demiştik de İblis hariç secde 
etmişlerdi. İblis kibirlenmiş ve nankörlerden olmuştu.”39

قْتَ طِينًا
َ
ل
َ
نْ خ

َ
سْجُدُ لِ

َ
أ
َ
الَ أ

َ
 إِبْلِيسَ ق

َّ
سَجَدُوا إِل

َ
ةِ اسْجُدُوا لِدَمَ ف

َ
ئِك

َ
مَل

ْ
نَا لِل

ْ
ل
ُ
 ق

ْ
وَإِذ

“Hani Biz meleklere'Âdem’e secde edin’ demiştik de İblis hariç secde 
etmişlerdi. İblis;'Çamurdan yarattığın birine secde eder miyim hiç?!’ 
demişti.”40

Bu ve benzeri41 ayetler, topraktan yaratılan ve meleklerin kendisine secde 
etmelerinin emredildiği'beşer’in Âdem (a.s) olduğunu tevile yer vermeyecek 
derecede açıkça gösterir. Ayrıca İsa (a.s)’ın babasız yaratılışını garipseyenlere 
Âdem (a.s)’ın yaratılışının örnek olarak gösterildiği ayet de bu konuyu 
desteklemektedir.:

37	 Sād 38/71.
38	 Halîl b. Ahmed, Ebû Abdirrahmân el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‛ayn, tahk.: Mehdî el-Mahzûmî, Dâ-

ru’l-Hilâl, Beyrut, ty., c. VI, s. 259.
39	 Bakara 2/34.
40	 İsrâ 17/61.
41	 A‛râf 7/11; Kehf 18/50; TāHâ 20/116.



Avnullah Enes ATEŞ366

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2016/2, c. 15, sayı: 30

ونُ
ُ
يَك

َ
نْ ف

ُ
هُ ك

َ
الَ ل

َ
مَّ ق

ُ
رَابٍ ث

ُ
هُ مِنْ ت

َ
ق

َ
ل
َ
لِ آدَمَ خ

َ
مَث

َ
هِ ك

َّ
لَ عِي�سَى عِنْدَ الل

َ
إِنَّ مَث

“Şüphesiz İsa’nın Allah katındaki örneği Âdem gibidir; onu topraktan 
yarattı ve sonra da ona'Ol’ dedi ve o da oluverdi.”42

Bu ayet, İsa (a.s)’ın babasız yaratılmasından dolayı Hıristiyanların şaşkına 
dönüp kendisini Allah’ın oğlu görmelerine bir cevap niteliğindedir. Allah 
katında İsa (a.s)’ın babasız yaratılması ile Âdem (a.s)’ın hem babasız hem de 
annesiz yaratılması benzer görülür. Hatta Âdem (a.s)’ın yaratılışının daha 
fazla hayreti mûcib olmasına telmih bulunmaktadır.43 Ayetin konumuzla 
ilgili delalet yönü, babasız yaratılma konusunda Âdem (a.s) ile İsa (a.s)’ın 
benzerliğidir. Âdem (a.s)’ın ismi açıkça zikredilerek topraktan yaratıldığı 
belirtilmiş, böylece çamurdan yaratılan ilk'beşer’in Âdem (a.s) olduğu 
anlaşılmıştır.

İnsanların Âdem (a.s)’dan yaratıldıklarını, nesep olarak ona intisap 
ettiklerini kanıtlayan delillerden biri de'Ey Âdem oğulları!’ ifadesinin geçtiği 
ayetlerdir.44 Bu ayetlerde tüm insanlara hitap edildiğinden, babalarının Âdem 
(a.s) olduğu sarahaten ifade edilmiş olur. Örneğin A‛râf sûresinin 27’nci 
ayetinde şöyle geçmektedir:

هُ 
ُ
بِيل

َ
مْ هُوَ وَق

ُ
هُ يَرَاك زعُِ عَنْهُمَا لِبَاسَــهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَــوْآتِهِمَا إِنَّ

ْ
ةِ يَن جَنَّ

ْ
مْ مِنَ ال

ُ
بَوَيْك

َ
رَجَ أ

ْ
خ

َ
مَا أ

َ
انُ ك

َ
ــيْط مُ الشَّ

ُ
ك نَّ

َ
 يَفْتِن

َ
يَا بَنِي آدَمَ ل

 يُؤْمِنُونَ
َ

ذِينَ ل
َّ
وْلِيَاءَ لِل

َ
ــيَاطِينَ أ نَا الشَّ

ْ
ا جَعَل رَوْنَهُمْ إِنَّ

َ
 ت

َ
 ل

ُ
مِنْ حَيْث

“Ey Âdemoğulları! Şeytan, ayıp yerlerini kendilerine göstermek için 
üzerlerinden elbiselerini çıkararak anne-babanızı cennetten çıkarttığı gibi sakın 
ha sizi de fitneye düşürmesin! Çünkü o ve yandaşları sizin onları görmediğiniz 
yerden sizi görürler. Şüphesiz ki Biz şeytanları iman etmeyenlerin yöneticisi 
yaptık.”

Ayette insanlar şeytan ve avânesinin hile ve desiselerine karşı uyarılmakta, 
onlara karşı dikkatli olunması salık verilmektedir. Tüm insanların uyarıldığı 
bu makamda'Âdemoğulları’ denilmesi ve'anne-babanızı cennetten çıkarttığı 
gibi’ ifadesinin kullanılması, açık bir şekilde insanların Âdem (a.s)’dan 
türetildiklerini gösterir. Kur’an’da şeytanla imtihan edilen, cennetten çıkarılan 
kişi, ilk insan olan Âdem (a.s) olarak anlatıldığından bu ayetlerin de konuyu 
destekler nitelikte olduğu görülür.

42	 Âli İmrân 3/59.
43	 Ferrâ,c. I, s. 219; Taberî, c. VI, ss. 467-468.
44	 A‛râf 7/26, 27, 31, 35, 172; İsrâ 17/70; YâSîn 36/60.



Kur’an’da İnsanların Yaratılışı Meselesi 367

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2016/2, c. 15, sayı: 30

Bu ayetlerle birlikte Nisâ sûresinin ilk ayeti birlikte değerlendirildiğinde 
insanların'bir nefis’ten yaratılmasıyla Âdem (a.s)’ın kastedildiği net bir şekilde 
anlaşılır. Modern çağda birkaç istisna dışında tüm selef ulemanın görüşü 
de bu yönde olmuştur. Nitekim konuyla ilgili ayetler, bu mesele hakkında 
tartışmaya mahal olmayacak niteliktedir. 

Sonuç

İnsan türünün yaratılışı Kur’an’da açıkça ifade edilmiştir. Buna göre insan 
türü, çamurdan yaratılan tek bir erkek ile yani Âdem ile vücuda gelmiş, ondan 
eşi yaratılmış ve o ikisinden de diğer tüm insanlar çoğalmıştır. Kur’an’da 
açıkça ifade edilen bu gerçekler yoruma açık olmayacak derecede nettir. 
Buna rağmen son dönemde bu konuyla alakalı yapılan sübjektif yorumlar 
Kur’an’a söyletilmeye çalışılmaktadır. Kur’an ayetlerinden hareketle bu 
iddiayı temellendirmek olanaksızdır. Çünkü delil getirilen ayetler muhal olan 
devir ve teselsülü gerektirmektedir. Bu nedenle Kur’an’a dayalı bir yaratılış 
düşüncesinde bu iddiada bahsedilen durum söz konusu olamaz. 

“Aile içi evlilik” konusu ayrı bir makale konusu olarak ele alınacaktır. 
Ancak şunu belirtelim ki; insan türünün Âdem (a.s) ile vücuda gelmesinin, 
o ve ondan yaratılan eşiyle çoğalması yadsınacak bir durum değildir. Kardeş 
evliliğinin insanların çoğalması için başka bir seçeneğin olmadığı bir durumda 
garipsenmesi, bugünün algısıyla meseleye bakmaktan kaynaklanmaktadır. 
İnanan bir insanın eşyaya bakışı yaratıcısının yönlendirmesine göre olmalıdır. 
O dönemde izin verilen bir uygulamanın sonrasında kaldırılması önceki 
uygulamanın yürürlükte olduğu dönem içinde kabul edilemez olmasını 
gerektirmez. Önceden haram olan bir şeyin sonradan helal kılınması ya 
da aksi, farklı peygamberlerin uygulamaları arasında da olmuştur. Tevrat 
inmeden önce Yakup (a.s)’ın kendince haram kıldığı yiyecekler dışında tüm 
yiyeceklerin helal olması, İsa (a.s)’ın bir takım haram kılınan uygulamaları 
İsrailoğullarına helal kılması buna örnek olarak verilebilir. Kur’an da inmiş 
olduğu toplumda cari olan birçok uygulamaya zaman içerisinde son vermiştir. 
Tüm bunlar, sonradan yasaklanan bir şeyin serbest olduğu dönem içinde kötü 
olmasını gerektirmediği gibi, yasak olan bir şeyin de sonradan serbest olduğu 
dönem içinde güzel olmasını gerektirmez. Kanaatimize göre burada bir şeyin 
iyiliği ya da kötülüğü dönemin şartları içinde değerlendirmek gerekir.

Sonuç olarak Kur’an’da açıkça ifade edilen insan türünün yaratılışı ve 
çoğalması konusunda farklı görüşler beyan etmek hem nakil hem de akılla 
çelişmektedir. Ne Arap Dili kuralları ne de usul kriterleri bu farklı görüşleri 
Kur’an ile temellendirmeye izin vermemektedir. Bu konuda Kur’an ayetlerini 



Avnullah Enes ATEŞ368

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2016/2, c. 15, sayı: 30

birbirine eklemleyerek sübjektif görüşlere dayanak kılmaya çalışmak tefsirde 
yozlaşmadır. Buna göre tefsir çalışmalarında Kur’an bütünlüğü göz önünde 
bulundurulmalı ve savunmacı anlayışa dayalı olarak kavramsal tartışmalara 
girilmemelidir.

Kaynakça
Âlûsî, Şihâbuddîn Mahmud b. Abdillâh, Rûhu’l-me‛ânî fî tefsîri’l-Kur’âni’l-‛azîm ve’s-Seb‛i’l-

Mesânî, tahk.: Ali Abdülbâri, Beyrut, Dâru’l-Kütübi’l-‛İlmiyye, 1415.
Bediüzzaman, Said Nursî, İşârâtü’l-i’câz, Envar Neşriyat, İstanbul 1991.
Beğavî, Muhyi’s-sünne Ebû Muhammed el-Hüseyn b. Mes‛ûd, Me‛âlümu’t-Tenzîl, Beyrut, 

Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-‛Arabî, 1420.
Bursevî, İsmâil Hakkı b. Mustafâ el-İstânbûlî, Rûhu’l-beyân, Dâru’l-Fikr, Beyrut, ty.
Ebû Hayyân, Muhammed b. Yûsuf el-Endelûsî, el-Bahru’l-muhît, tahk.: Sıdkî Muhammed 

Cemîl, Beyrut, Dâru’l-Fikr, ty.
Ebu’s-Su‛ûd, Muhammed b. Muhammed b. Mustafa, İrşâdü’l-‛akli’s-selîm ilâ mezâye’l-Kitâbi’l-

kerîm, Beyrut, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-‛Arabî, ty.
Ferrâ, Ebû Zekeriyyâ Yahyâ b. Ziyâd, Me‛âni’l-Kur’ân, tahk.: Ahmed Yûsuf en-Necâtî ve 

diğerleri, Mısır, Dâru’l-Mısriyye, ty.
Halîl b. Ahmed, Ebû Abdirrahmân el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‛ayn, tahk.: Mehdî el-Mahzûmî, 

Dâru’l-Hilâl, Beyrut, ty.
Hāzin, Alâuddîn Ali b. Muhammed, Lübâbü’t-te’vîl fî me‛âni’t-Tenzîl, Beyrut, Dâru’l-Kütübi’l-

‛İlmiyye, 1415.
İbn Âdil, Ebû Hafs Sirâcuddîn Ömer b. Ali el-Hanbelî, el-Lübâb fî'ulûmi’l-Kitâb, tahk.: Âdil 

Ahmed Abdulmevcûd, Beyrut, Dâru’l-Kütübi’l-‛İlmiyye, 1419/1998.
İbn'Arabî, Muhyiddîn, el-Fütûhâtü’l-mekkiyye, tahk.: Dr. Osmân Yahyâ, el-Mektebetü’l-

‛Arabiyye, 1405/1985.
İbn'Atiyye, Ebû Muhammed Abdulhak, el-Muharrerü’l-vecîz fî tefsîri’l-Kur’âni’l-‛azîz, tahk.: 

Abdusselam Abduşşâfî Muhammed, Beyrut, Dâru’l-Kütübi’l-‛Arabiyye, 1422.
İbn Cezzî, Ebu’l-Kāsım Muhammed b. Ahmed el-Kelbî el-Ğırnâtî, et-Teshîl li‛ulûmi’t-Tenzîl, 

tahk.: Dr. Abdullah el-Hālidî, Beyrut, Dâru’l-Erkām b. Ebi’l-Erkām, 1416.
İbn Ebî Hātim, Ebû Muhammed Abdurrahmân b. Muhammed, Tefsîru’l-Kur’âni’l-‛azîm, 

Suudi Arabistan, Mektebetü Nizâr Mustafâ el-Bâz, 1419.
İbn Ebî Zemenîn, Ebû Abdillâh el-Mâlikî, Tefsîru’l-Kur’âni’l-‛azîz, tahk.: Ebû Abdillâh Hüseyn 

b.'Ukkâşe, Mısır, el-Fârûku’l-Hadîse, 1423/2002.
İbn Hişâm, Ebû Muhammed Abdullâh Cemâluddîn, Şerhu katri’n-nedâ ve belli’s-sadâ, el-

Mektebetü’l-’Asriyye, Beyrut, 1998.
İbn Kesîr, Ebu’Fidâ İsmâil b. Ömer, Tefsîru’l-Kur’âni’l-‛azîm, tahk.: Sâmi b. Muhammed, 

Medîne, Dâru Taybe, 1420/1999.
İbn Münzir, Ebû Bekir Muhammed b. İbrâhîm en-Nîsâbûrî, Tefsîru İbn Münzir, tahk.: Sa‛d b. 

Muhammed, Medîne, Dâru’l-Meâsir, 1423/2002.
Kazvînî, Muhammed b. Abdirrahmân b. Ömer, el-Îdâh fî'ulûmi’l-belâğa, tahk.: Muhammed 

b. Abdülmün‛im Hafâcî, Dâru’l-Cîl, Beyrut, ty.
Kuşeyrî, Abdulkerîm b. Hevâzin, Letāifu’l-işârât, tahk.: İbrâhîm el-Besyûnî, Mısır, el-

Hey’etü’l-Mısriyyetü’l-‛Âmme, ty.



Kur’an’da İnsanların Yaratılışı Meselesi 369

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2016/2, c. 15, sayı: 30

Mâturîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed, Te’vîlâtu ehli’s-sünne, thk:. Mecdî 
Bâselûm, Beyrut, Dâru’l-Kütübi’l-‛İlmiyye, 1426/2005.

Mâverdî, Ebu’l-Hasen Ali b. Muhammed, en-Nüket ve’l-‛uyûn, tahk.: es-Seyyid b. 
Abdilmaksûd, Beyrut, Dâru’l-Kütübi’l-‛İlmiyye, ty.

Merâğî, Ahmed b. Mustafa, Tefsîru’l-merâğî, Mısır, 1395.
Mücâhid, Ebu’l-Haccâc el-Mahzûmî, Tefsîru Mücâhid, tahk.: Muhammed Abdüsselâm 

Ebu’n-Nîl, Mısır, Dâru’l-Fikri’l-İslâmiyyi’l-Hadîse, 1410/1989. 
Reşid Rızâ, Muhammed b. Ali, Tefsîru’l-Kur’âni’l-hakîm, Mısır, 1990.
Saçaklızâde, Muhammed, Velediyye, İstanbul, Âsitâne Kitabevi.
Sa‛lebî, Ahmed b. Muhammed, el-Keşf ve’l-beyân'an tefsîri’l-Kur’ân, tahk.: Muhammed 

b.'Âşûr, Beyrut, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-‛Arabî, 1422/2002.
Se‛âlebî, Ebu Zeyd Abdurrahmân b. Muhammed, el-Cevâhiru’l-hisân fî tefsîri’l-Kur’ân, tahk.: 

Muhammed Ali, Beyrut, Dâru İhyâi’t-Türâsi’l-‛Arabî, ty.
Sem‛ânî, Ebu’l-Muzaffer Mansûr b. Muhammed, Tefsîru’s-Sem‛ânî, tahk.: Yâsir b. İbrâhîm, 

Suudi Arabistan, Dâru’l-Vatan, 1418/1997.
Semerkandî, Ebu’l-Leys Nasr b. Muhammed, Bahru’l-‛ulûm, tahk.: Muhibbuddîn Ebû Sa‛îd, 

Beyrut, Dâru’l-Fikr, 1996.
Semîn el-Halebî, Ebu’l-Abbâs Şihâbuddîn Ahmed b. Yûsuf, ed-Dürrü’l-mesûn fî'ulûmi’l-

Kitâbi’l-meknûn, thk:. Ahmed Muhammed el-Harrât, Dimeşk, Dâru’l-Kalem, ty.
Serahsî, Şemsü’l-Eimme Muhammed b. Ahmed, Usûlü’s-serahsî, Dâru’l-Ma‛rife, Beyrut, ty.
Suyûtî, Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekir, ed-Dürrü’l-mensûr, Beyrut, Dâru’l-Fikr, ty.
Taberî, Muhammed b. Cerîr, Câmü‛u’l-beyân'an te’vîli âyi’l-Kur’ân, tahk.: Ahmed Muhammed 

Şâkir, Beyrut, Müessesetü’r-Risâle, 1420/2000.
Vâhidî, Ebu’l-Hasen Ali b. Ahmed, et-Tefsîru’l-basît, tahk.: İmam Muhammed b. Suud İslâm 

Üniversitesi doktora çalışması, Suudi Arabistan, İmam Muhammed b. Suud İslâm Üniversitesi 
İlmi Araştırmalar Dekanlığı, 1430.

Zeccâc, Ebû İshāk İbrâhîm b. es-Serî, Me‛âni’l-Kur’ân ve i‛râbuh, tahk.: Abdulcelil Abduh 
Şiblî, Beyrut,'Âlemu’l-Kütüb, 1408/1988.

Zemahşerî, Ebu’l-Kāsım Muhammed'Amr, el-Keşşâf'an hâkāiki ğavâmidi’t-Tenzîl ve'uyûni’l-
akāvîl fî vucûhi’t-te’vîl, Beyrut, Dâru’l-Kütübi’l-‛Arabiyye, 1407.


