
GENÇLİK ARAŞTIRMALARI DERGİSİ 165

Madde Bağımlılığından Uzaklaşmada 
İnanç Temelli Organizasyonların Rolü: 
Hıristiyanlık, Yahudilik ve Müslümanlık 
Bağlamında Bir Değerlendirme*

Copyright © 2018  T.C. Gençlik ve Spor Bakanlığı

http://genclikarastirmalari.gsb.gov.tr/

Gençlik Araştırmaları Dergisi • Kasım 2018 • 6(16) • 165-179

ISSN 2147-8473

Başvuru | 02 Ekim 2018

Kabul | 25 Ekim 2018

Öz
Madde bağımlılığı modern yaşamın toplumsal sorunlarından biri olarak sayılabilir. Bu sorunun bireysel 
boyutta nedenleri olabileceği gibi, çevresel ve toplumsal faktörler de madde bağımlılığının oluşmasında 
rol oynamaktadır. Birey toplumsallaşma sürecinde çevresini, toplumu ve kendini anlamlandırma çabası 
içindedir. Bu çaba sonucunda kimi zaman tatmin edici cevaplara ulaşamayabilir. Yaşamın anlamsız 
gelmesi, karşılaşılan sorunlar ve maruz kalınan travmalar neticesinde birey zorluklarla baş etme noktasında 
kendini çaresiz hissetmekte ve madde kullanımı ile içinde bulunduğu ruhsal bunalımdan kaçma isteği 
gösterebilmektedir. Madde kullanımı sonucunda yaşanılan kısa süreli haz, tolerans göstermekte ve bu 
durum madde kullanımının tekrarlanma riskini arttırmaktadır. Bu sürecin sonunda bireyin yaşamı, kullandığı 
uyuşturucu ya da uyarıcı madde çerçevesinde şekillenmekte, böylece birey maddeye bağımlı olmaktadır. 
Dolayısıyla birey karşılaştığı herhangi bir zorluktan kaçmak amacıyla madde kullanmakta ve madde kullanımı 
ile birlikte birey toplumsal işlevselliğini kaybetmektedir. Bu noktada bireye toplumsal işlevsellik kazandırma 
sürecinde bir meslek ve disiplin olan sosyal hizmetin önemi gündeme gelmektedir.
Çevresi içinde bireyi odak noktasına alan sosyal hizmet bireyin toplumsal işlevselliğini sağlamak amacıyla ve 
bireyin kendi kaderini tayin hakkını gözeterek kişilere ve olaylara müdahalelerde bulunmaktadır. Bu durumda 
madde bağımlılığı sadece tıbbi sebeple kaynaklanan bir sorun olmadığı için, uygulanan tıbbi müdahaleler 
tek başına çözüm noktasında eksik kalabilmektedir. Çözüm noktasında ise tıbbi müdahale ile birlikte 
kişisel ve sosyal boyutta uygulanacak terapi ve rehabilite uygulamaları ile birey madde bağımlılığından 
uzaklaşabilmektedir. Bu rehabilite uygulamalarında önemli bir destek dini inanışlardan gelebilmektedir. 
Dolayısıyla bireyin çevresi ve içinde bulunduğu toplum ile olan ilişkisini anlamada, zorluklarla başa 
çıkmada ve yaşamının/kendi varlığının anlamını bulmada, dini inanışlar da belirleyici olabilmektedir. 
Madde bağımlılığından uzaklaşma konusunda tıbbi ve psikososyal müdahalelerin yanı sıra, bireyin 
anlam dünyasına yönelik danışmanlık ve rehberlik hizmetlerinin sunulması, bireyin madde kullanımından 
uzaklaşmasını kolaylaştırmaktadır. Bunun için çalışmada Hristiyanlık, Yahudilik ve Müslümanlık inançlarını 
benimseyen farklı yapıların madde bağımlılarına sunduğu danışmanlık ve rehberlik hizmetleri, telkinler 
ve psikososyal müdahaleler incelenecektir. Bu incelemenin ardından farklı inanç temelli yapıların madde 
bağımlılarına yaklaşımları karşılaştırılıp değerlendirilecektir. Çalışma yarı yapılandırılmış görüşme metodu 
ile gerçekleşmiştir. Ayrıca katılımlı gözlem tekniği için görüşülen kişilerle önemli zaman birlikte geçirilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Madde, Bağımlılık, İnanç Temelli Yaklaşım,  Danışmanlık, Rehberlik.

*   Bu çalışma Doç. Dr. Bedrettin Kesgin danışmanlığında Habibullah Akıncı’nın tamamladığı yüksek lisans tezinden üretilmiştir.
**  Arş. Gör.,Yalova Üniversitesi, İ.İ.B.F. Sosyal Hizmet Bölümü, habibullahaknc@gmail.com
*** Doç. Dr., Yalova Üniversitesi, İ.İ.B.F., Sosyal Hizmet Bölümü, bedrettink@gmail.com

Bedrettin Kesgin***
Habibullah Akıncı**

İNCELEME /  ARAŞT IRMA



166 Habibullah Akıncı & Bedrettin Kesgin

Abstract

Substance abuse is considered as a social problem in modern life. As there can be individual causes 
of this problem, environmental and social factors also play a role in developing substance addiction. 
Individuals try to make sense of their environment, society and themselves in the socialisation 
process. At the end of this effort, they cannot find satisfactory answers sometimes. As result of 
perceived meaninglessness of life, problems faced and traumas experienced, people feel helpless 
in coping with challenges and show a desire to escape from their spiritual depression by turning to 
substance use.  The short-term pleasure experienced as result of substance use shows tolerance, 
which increases the recurrence risk of substance use. At the end of this process, people end up 
shaping their life around the drug or stimulant substance they use, and become addicted to it. Thus, 
individuals use substances to escape from difficulties they face, and lose their social functioning with 
substance use. At this point, the significance of social work as a profession and discipline comes to 
the fore in the process of providing individuals with social functioning.

Social service which focuses on “the person in environment” intervenes with individuals and events, 
by respecting the individual’s right to self-determination, to ensure the social functioning of the 
person. As drug addiction is not a problem caused solely by medical reasons, medical interventions 
alone may be lacking in finding a solution. In this context, individuals can abstain from substance 
addiction with therapy and rehabilitation practices, in addition to medical intervention, to be applied 
on individual and social scale. Religious beliefs can give considerable support in this rehabilitation 
work. Thus, religious beliefs can be decisive in understanding the relationship with their environment 
and society, coping with difficulties, and finding the meaning of life and self-existence on the part of 
the individual. In this regard, offering counselling and guidance services for the individual’s world of 
meaning in addition to medical and psychosocial interventions makes it easier for them to abstain from 
substance use. Hence, this study attempts to analyse counselling and guidance services as well as 
suggestions and psycho-social interventions offered to substance addicts by diverse organisations 
adopting Christianity, Judaism or Islam. Following this analysis, the approaches of different faith-
based organizations to substance addicts are compared and evaluated. The study was conducted 
using semi-structured interview method. In addition, the researchers spent a considerable amount of 
time with the interviewees as required for the participatory observation technique.

Keywords: Substance, Addiction, Faith-Based, Counselling, Guidance.

Giriş

İnançlar, insanlık tarihi boyunca geniş coğrafyalarda nüfuz etmiş ve insan davranışını 
şekillendirebilmiş yapılardır. Günümüzde bu inançları ve onların öğretilerini rehber edinen 
farklı rehabilitasyon uygulamaları ile madde bağımlısı bireylere danışmanlık, terapi, tedavi 
ve tedaviye yönlendirme gibi hizmetler sunulmaktadır. Şüphesiz farklı inanışların farklı 
rehabilitasyon teknikleri ve danışmanlık uygulamaları mevcuttur. Farklı dini inanışların, 
madde bağımlılarının rehabilitasyonunda alkol ve madde kullanımından uzaklaşmak 
amacıyla grup terapileri yapan Adsız Alkolikler grubunun oluşturduğu “12 adım terapi 
yöntemi” gibi, bu ve buna benzer terapi ve rehberlik uygulamalarına da rastlanmaktadır. 



GENÇLİK ARAŞTIRMALARI DERGİSİ 167

Madde Bağımlılığından Uzaklaşmada İnanç Temelli Organizasyonların Rolü: Hıristiyanlık, Yahudilik ve Müslümanlık Bağlamında Bir Değerlendirme

Madde bağımlılığı çok boyutlu nedenlere sahip olan bir olgudur. Madde bağımlısı olan 
bireyin sosyal ilişkileri, ekonomik durumu, yaşadığı çevre ve buna benzer faktörlerin biri ya 
da birkaçı bağımlının madde kullanımını tetikleyen ve önceleyen nedenler olabilmektedir. 
Madde kullanımı davranışını tekrarlayan ve sonrasında bağımlılığa maruz kalan bireyin, 
madde kullanımından uzaklaşması ve rehabilite olması için sadece tıbbi müdahalelerin 
sağlıklı sonuçlar vermediği uygulamalar neticesinde görülmektedir. Madde bağımlılığından 
uzaklaşmak için tıbbi müdahaleler ile birlikte daha önce belirtilen faktörlere yönelik 
müdahalelilerin de danışmanlık, rehabilitasyon ve tedavi süreçlerinde gerçekleşmesi 
madde kullanımını bırakma sürecini hızlandırabilmektedir.

Birey kendisini ve çevresini anlamlandırma, hayatın anlamını sorgulama ve yaşamın 
sürdürülmesi için gerekçeler bulma süreçlerinde bunalıma düşebilmekte, varlığına 
anlamlı bir cevap bulamayabilmektedir. Bu noktada farklı inançların sunduğu cevaplar 
ve hayatın anlamına yönelik ritüeller, madde bağımlısı bireyin kendisini ve çevresini 
anlamlandırma sürecinde yardımcı olacak etkenler arasında sıralanabilir. “Çevresi içinde 
bireyi” odak noktasına alan sosyal hizmet, benimsediği sistem yaklaşımı teorisinde bireyi 
sosyal boyutta dahil olduğu sistemler ile ele almakta, yaşadığı sorunları bu yaklaşım ile 
gündeme getirmektedir. Madde bağımlılığından uzaklaşma, insan odaklı bir meslek ve 
disiplin olan sosyal hizmetin değer üretme çabasında olduğu bir alandır. Dolayısıyla son 
zamanlarda madde bağımlılarının madde kullanımından uzaklaşmasında inanç temelli 
farklı yaklaşımların belirmesi gerek bağımlılık bağlamında gerekse madde bağımlılığından 
kurtulmada önemi artan inanç bağlamının incelenmesi bu alanda yapılan çalışmaları 
değerli hale getirmektedir.  

Araştırmanın Amaçları

Madde bağımlılığından uzaklaşmada Hıristiyan, Yahudi ve İslam inançlarını benimseyen 
organizasyonları ve bu organizasyonların gerçekleştirdiği terapi, danışmanlık ve benzeri 
iyileştirici ve yol gösterici uygulamalar sunulduktan sonra, literatür yardımıyla madde 
kullanımından uzaklaşma sürecinde kullanılan yöntemler ve modeller, rehabilitasyonun 
gerçekleştirildiği mekân, manevi danışmanın nitelikleri ve alanlarında bu üç dini inanışın 
faaliyetleri karşılaştırılarak çalışma anlamlandırılmaya çalışılmıştır. Ayrıca bu makalede 
Türkiye’de faaliyet gösteren inanç temelli oluşumlardan birinin üyeleri ile gerçekleştirilen 
mülakatlar ile bağımlılık üzerine yapılan manevi destek müdahalelerine de değinilecektir. 
Bununla birlikte, “madde bağımlısı bireylere dini inanç yardımıyla nasıl bir danışmanlık 
sunulmakta?”, “Bireyin dini inancı madde kötüye kullanımından uzaklaşmada nasıl bir 
rol üstlenmekte?”, “bağımlı birey inanç temelli rehabilitasyon organizasyonlarına nasıl 
ulaşmakta ve bunlardan faydalanmakta?” gibi sorulara cevap bulmak da bu çalışmanın 
amaçları arasındadır.



168 Habibullah Akıncı & Bedrettin Kesgin

Araştırmanın Yöntemi 

Bu çalışmanın gerçekleşmesi için farklı veri toplama teknikleri kullanılmıştır. Öncellikle 
konunun özündeki anahtar kavramlar belirlenerek veri tabanları aracılığıyla alan yazınında 
taramaları yapılmıştır. Bu taramalar sonucunda oluşan temalar çerçevesinde kaynaklar 
konularına göre tasniflenip değerlendirilmiştir.Araştırmanın derleme kısmı bu teknikten 
faydalanarak oluşturulmuştur. Konuyu bir örnek üzerinde değerlendirmek amacıyla madde 
bağımlısı gençlere hizmet veren Bişr-i Hafii Gençlik ve Dayanışma Merkezinin sunduğu 
danışmanlık ve manevi destek uygulamalarını değerlendirmek için bir olguyu, kavramı 
veya bir olayı derinlemesine inceleyerek daha kapsamlı verilerin toplanmasına imkân 
veren nitel araştırma yöntemlerinden “örnek olay çalışması” kullanılmıştır. Bu yöntemde 
amaçlar ve araştırma soruları mevcut olsa bile, incelenen olayı ya da olguyu mümkün 
olduğunca tüm yönleriyle anlamaya çalışmak asıl amaçtır. Sadece tek bir olayla ya da 
olguyla ilgilenebilir lakin araştırılan olaya benzer başka olayların olduğunu hep hatırda 
tutmak gerekir (Punch, 2014, s.144).

Ayrıca veri toplama tekniği olarak nitel araştırma tekniklerinden katılımcı gözlem ve 
mülakatın seçilmesinin bu çalışma için daha uygun olacağı düşünülmüştür. Mülakat 
tekniğinin üç türünden olan (Altunışık, Coşkun, Bayraktaroğlu ve Yıldırım 2010) biçimsel 
olmayan mülakat, yarı biçimsel mülakat ve katılımlı gözlem teknikleri kullanılmıştır. Bu 
teknikler ile yapılan görüşmelerde hem “doyurucu bilginin” elde edilmesi hem de gözlem 
ve mülakat süreçlerinde gerekli olduğu düşünülen noktalarda daha açıklayıcı ifadelerde 
bulunma imkânı sağlanmıştır. Verilerin elde edilmesi için örnek olarak seçilen sivil 
toplum kuruluşunun iki yetkilisi ile bu kuruluştan hizmet alan, madde bağımlılığından 
uzaklaşmış ya da uzaklaşmayı amaçlayan üç genç erkek ile yarı biçimsel mülakat ve 
biçimsel olmayan mülakatlar yapılmıştır. Yarı biçimsel mülakat sırasında verileri saklamak 
adına görüşmecinin de bilgisi dahilinde ses kayıt cihazı kullanılmış, biçimsel olmayan 
mülakatlarda ise görüşmecilerin endişe duyabilme ihtimali ve verilerin istenilen doğrulukta 
elde edilememesi düşüncesi ile herhangi bir ses kayıt cihazı kullanılmamıştır.

Ayrıca literatürde çok sayıda araştırma yayınına ve uygulama örneğine rastlanabilen 
Hristiyan inancı temelinde şekillenen organizasyonlar bu konuda model oluşturma 
ve uygulama noktasında diğer inançların oluşumlarına örnek sunabilmektedirler. Bu 
makalede Hristiyan ve Yahudi inancını benimseyen sivil toplum örgütü ve organizasyonların 
bağımlılara yönelik uygulamaları literatürde bulunan araştırma makaleleri ve internet 
siteleri ile elde edilen bilgilerle değerlendirilmiştir. İslam inancına sahip organizasyonların 
bağımlılara yönelik uygulamaları için de Türkiye’de bulunan oluşumların incelendiği 
makaleler ele alınmış ve daha önce de ifade edildiği gibi bu alanda faaliyet gösteren bir 
sivil toplum örgütü uygulamasından yarı yapılandırılmış mülakat ve gözlem yolu ile veriler 
toplanmıştır. 



GENÇLİK ARAŞTIRMALARI DERGİSİ 169

Madde Bağımlılığından Uzaklaşmada İnanç Temelli Organizasyonların Rolü: Hıristiyanlık, Yahudilik ve Müslümanlık Bağlamında Bir Değerlendirme

Madde Bağımlılığından Uzaklaşmada İnanç ve Manevi Destek 
Etkeni

Madde bağımlılığı daha önce de belirtildiği üzere bireyi sadece biyolojik bağlamda değil, 
psikolojik ve sosyal alanlarda da mağdur edebilen bir durumdur. Özellikle bağımlılık 
alanında yapılan çalışmaların ele alınmasında biyomedikal, psikolojik, sosyal ve kültürel 
etkenlerin yanı sıra manevi etkenlerin de göz ardı edilmemesi tutarlı verilerin elde edilmesi 
noktasında önem arz etmektedir (Miller,1998). Madde bağımlılığından uzaklaşma süreci 
bilişsel, dini ve manevi, fiziksel, sosyal ve duygusal boyutlarında işlenmesi gerekli olan 
bir süreç̧ olarak tanımlanabilir (Kathleen, 2005, s. 20). Bu bağlamda bireye bu boyutlarda 
müdahalede bulunmak, tedavi ve rehabilitasyon sürecinde farklı konularda destekleyici 
hizmetler sunmak, bu sürecin daha olumlu sonuçlar vermesini sağlayabilir. 

Literatür aracılığıyla konunun tarihsel bağlamı incelendiğinde madde bağımlılığından 
arınma sürecinde yapılan klinik müdahalelerde ve tıbbi eğitimlerde inanç ve manevi 
destek konularının rolünün göz ardı edildiği görülmektedir (Longshore, Anglin, Conner 
2009, s. 178). Fakat özellikle sağlık alanında ortaya konan çalışmalarda inanç ve 
maneviyat ile sağlık arasındaki ilişkiyi değerlendiren yayınlara da rastlamak mümkündür 
(Miller ve Thoresen, 2003; Musgrave, Allen C. ve Allen G., 2002; Shea, 2000; Daaleman, 
2004). Farklı yayınlar da maneviyat ve inanç faktörünün, bireyin uyuşturucu ve uyarıcı 
maddeye olan eğiliminin azalmasında belirleyici bir rolünün olduğunu destekler niteliktedir 
(Gerald, Kimberly ve MaryLouise 2007, s. 184; Kendler, Liu, Gardner, McCullough, Larson 
ve Prescott, 2003; Wills, Yager ve Sandy, 2003; Koenig, 2001; Miller, 1998; Richard, 
Bell ve Carlson, 2000; Gorsuch, 1995; Gartner, Larson ve Allen, 1991). Bu konudaki 
bir örnekte, HIV virüsünü bulunduran madde bağımlısı 43 kişi için uygulanan altı aylık 
tedavi sürecinde hastalara manevi ve dini konuları da içeren psikolojik destek hizmeti 
sunulmuştur. Altı ay süre ile madde bağımlılarına metadon tedavisinin yanında uygulanan 
bu manevi destek ile hastalarda uyuşturucu madde kullanma isteğinden kaynaklanan 
yoksunluk belirtilerinin belirgin düzeyde azaldığı gözlemlenmiştir (Avants, Warburton 
ve Margolin, 2001).  Madde bağımlılığından uzaklaşma sürecinde maneviyat ve inanç 
odaklı destekleyici uygulamaların genellikle 12 adım tedavi programları ve inanç temelli 
organizasyonlar aracılığı ile gerçekleştiği görülmektedir. Bu organizasyonların uyguladığı 
hizmetler “Klinik Manevi Destek Hizmeti” olarak tanımlanmaktadır. Bu hizmetler dua, 
meditasyon, çeşitli dini ritüeller, ayinler ve İncil ve benzeri kutsal kitap okumaları gibi farklı 
faaliyetleri içermektedir (Longshore ve ark., 2009, s. 181).

Manevi ve dini etkenlerin olumlu yansımalarının yanı sıra olumsuz sonuçlarını belirtilen 
çalışmalar da bulunmaktadır. Bu yayınlarda sözü edilen olumsuzluklardan biri, dini alanda 
yetkin ve insan psikolojisi alanında deneyim sahibi profesyoneller tarafından kavramsal 
ve sistematik bir akademik dilin oluşturulamaması olmuştur (Chatters, 2000). Bu sebeple 
konu üzerine yapılacak çalışmalarda kavram karmaşası sorunu ile karşılaşılmaktadır.  



170 Habibullah Akıncı & Bedrettin Kesgin

Diğer yandan manevi ve dini etmenlerinin madde bağımlısı bireyler üzerinde zaman zaman 
suçluluk, utanç duyma ve bir günah işlediği için cezayı hak ettiğini düşünme, sorunlarla 
baş etme noktasında eksik hissetme gibi bireyin duygu durumuna etkilerinin olabileceği 
de belirtilmiştir (Ellison ve Levin 1998; Pargament, Koenig, Tarakeshwar ve Hahn, 2004). 
Dolayısıyla bu etkenlerin olumsuzluklarının kimi zaman madde bağımlısının maddeden 
uzaklaşmasını sağlamak yerine, umutsuzluk, endişe ve korku duygularından kaçmak için 
uyuşturucu maddeye yönelmesine sebep olabildiği görülmektedir. 

Literatür yardımıyla ulaşılan madde bağımlılarına yönelik manevi ve dini hizmet veren 
inanç temelli organizasyonlar genellikle üç semavi din çatısında şekillenmektedir. Bunlar 
Hristiyanlık, Yahudilik ve Müslümanlık dini olarak sıralanabilir. 

Hristiyan İnancına Mensup Organizasyonların Madde 
Bağımlılığından Uzaklaşmada Manevi Destek Yaklaşımları

Hristiyan inancını benimseyen ve madde bağımlılarına yönelik tedavi ve rehabilitasyon 
uygulamaları gerçekleştiren organizasyonların bir kısmı, alan yazını aracılığıyla 
incelendiğinde genel olarak manevi desteğin daha çok kilise cemaatleri ve benzer dini 
gruplar tarafından uygulandığı görülmektedir. Özellikle bağımlılık noktasında faaliyet 
gösteren kilise cemaatlerinin de daha çok siyahi gruplardan oluştuğu söylenebilir. Kilise 
cemaatlerinin uyguladığı manevi danışmanlık uygulamalarında ırki-mezhepsel farklılıkların 
olduğu görülmektedir. Örneğin Katolik mezhebine bağlı manevi danışmanlar yaptıklarını 
inançlarının gereği olarak gerçekleştirilen görev ya da bir yaşam amacı olarak algılarken, 
Protestan mezhebine bağlı manevi danışmanlar, manevi danışmanlık anlayışlarını daha 
çok insancıl amaçlarla, insana eşlik etmek, yardımcı olmak, arkadaş gibi iletişim sağlama 
olarak belirlemişlerdir. (Ağılkaya-Şahin, 2016, s. 49)

Literatürde madde bağımlılarına yönelik uygulamaları Hristiyan inancı temelinde 
gerçekleştiren çalışmalar da vardır. Bunlardan birisi olan Gerald ve arkadaşları (2007) 
tarafından ele alınan “Kokain Bağımlısı Siyahi Kadınlar için İnanç Temelli Bir Uygulama” 
adlı makalede evsiz durumda olan, kokain bağımlısı ve anne olan siyahi kadınlar örneklem 
olarak belirlenmiştir. Araştırmada Hristiyan inancının gereklerine göre tasarlanan 
danışmanlığın ve madde bağımlısı annelere sunulan manevi desteğin rolünün analiz 
edilmesi hedeflenmiştir. Mevcut durumda bir tıbbi tedavi programında olan 18 kokain 
bağımlısı siyahi kadının rastgele seçilmesi ile bir örneklem grubu oluşmuştur. Özellikle 
siyahi kilise cemaatlerine üye olan bir süpervizör grubu, gönüllülük esasına dayalı 
olmak kaydıyla bu örneklem grubuna tedavi süresince danışmanlık ve rehberlik hizmeti 
sunmuşlardır. Bu rehberlik ve danışmanlık sürecinin başlamasından altı ay sonra seçilen 
örneklem grubunda maneviyat temelli uygulamalara katılanların katılmayanlara kıyasla 
%75 oranında daha hızlı iyileşme tepkisi verdiği, tedavi sürecini hızlandırdığı ve iyileşme 
sürecine katkıda bulunduğu gözlemlenmiştir (Gerald ve ark., 2007). Kokain bağımlısı evsiz 
kadınlar ile süpervizörleri arasındaki iletişim günlük hayattaki yardımlaşmalar (ev temizliği, 



GENÇLİK ARAŞTIRMALARI DERGİSİ 171

Madde Bağımlılığından Uzaklaşmada İnanç Temelli Organizasyonların Rolü: Hıristiyanlık, Yahudilik ve Müslümanlık Bağlamında Bir Değerlendirme

çocuk bakımı, ev ekonomisi gibi) ile sınırlı kalmayarak, daha derin ve daha kuvvetli bir ilişki 
halini almaktadır (Gerald ve ark., 2007, s. 184). Daha çok güvene ve samimi iletişime bağlı 
ilişkiler üzerinden iletişim sürdürülmektedir. Bu derin ilişki madde bağımlısını alternatif 
anlam arayışlarına yöneltebilmekte ve madde kullanımından uzaklaştırabilmektedir.

Hristiyanlığın gereklerine bağlı kalarak madde bağımlılığı ile mücadele amaçlı faaliyet 
gösteren organizasyonların terapi uygulamalarının çoğu “12 Adım Terapileri” adı ile 
sunulmakta ve bu bir model gibi aktarılmaktadır. Fakat ilk 12 Adım Terapi Uygulamaları 
Hristiyan kuruluşlarında görülmüş olsa bile diğer inançların da kendilerine özgü 12 
Adım Terapileri bulunmaktadır. 12 Adım Terapi Uygulamaları, madde bağımlılığından 
uzaklaşmada sıklıkla kullanılan bir modeldir. Birçok organizasyonun terapi uygulamalarına 
ilham olan ve ilk defa Adsız Alkolikler tarafından tasarlanıp uygulanmış olan 12 Adım 
Terapi uygulaması, Hristiyan öğretileri çerçevesinde şekillenmiştir. Aynı zamanda Adsız 
Alkoliklerin kurucusu olan bilinen Bill Wilson’un dini oluşumlarda da etkin rol aldığı 
belirtilmektedir (Kathleen, 2005, s. 21). Bu konuda Adsız Alkoliklerin uygulamalarında 
Hristiyan inancının baskın rolü olduğu düşünülmektedir. 

Adsız Alkoliklerin 12 Adım Terapileri olarak tanımladıkları aşamalar şu şekilde özetlenebilir: 

•	 Kişinin alkole karşı güçsüz olunduğunu ve hayatının kendi kontrolünden çıktığını 
kabul etmesi,

•	 Kişinin kendisinden daha üstün bir kuvvetin ona ruhsal ve fiziksel sağlığını 
kazandırabileceğine inanması, 

•	 Kişinin iradesini ve arzularını sınırlandırarak kendinden daha üstün bir varlık olan 
Tanrı’ya yönelmesi,

•	 Kişinin kusurlarının farkında olması ve onu kabul etmesi, 

•	 Kişinin sahip olduğu ve farkında olduğu eksik ve kusurlu yanlarını başkalarına 
söylemesi, zaaflarını itiraf etmesi, 

•	 Bu süreçlerden sonra bağımlının danışma, rehberlik ve rehabilitasyon süreçlerine 
hazır hale gelmesi, 

•	 Tanrı’dan kişinin eksikliklerini gidermesini alçak gönüllülükle dilemesi, 

•	 Kişinin zarar verdiği insanların listesini çıkarması ve hatalarını düzeltmeye istekli hale 
gelmesi, 

•	 Kişinin daha önce zararının dokunduğu ve kendisine karşı hata ettiğini kişilere ile 
doğrudan temasa geçerek özür dilemesi, 

•	 Hataların her an farkında olunması ve yeri geldiğinde özür dilenmesi, 

•	 Dua ve tefekkür yolu ile Tanrı ile iletişimin güçlenmesi,

•	 Son olarak bu adımlardan sonra kişinin etrafındaki alkol bağımlılarına bu adımlardan 
bahsetmesi ve hayatının geri kalanında bu adımları uygulamayı unutmamasıdır. 
(Adsız Alkolikler, 2016)



172 Habibullah Akıncı & Bedrettin Kesgin

Bu adımlara dikkat edildiğinde “Tanrı”, “Dua”, “Tefekkür”, “Üstün Güç” gibi kavramlar ile 
dini bir söylemin ön planda tutulduğu görülmektedir. Fakat Adsız Alkolikler (AA) kendilerini 
ve uyguladıkları terapileri, dogmalardan ve dini zorunluluklardan kaynaklanmadığı, 
manevi yönelimli bir iyileşme programı olarak tanıtmaktadırlar (Miller ve Kurtz,1994). 
Adsız Alkolikler her ne kadar Hristiyan dininin kural ve kısıtlamalarına mesafeli olduklarını 
belirtseler de dini terimlerin ve manevi faktörlerin uygulamalarında görüldüğü söylenebilir.

Hristiyan inancını benimseyen organizasyonların madde bağımlılığı üzerine gerçekleştirdiği 
manevi destek uygulamaları, profesyonel yardımlarla desteklenerek farklı müdahaleler 
yapılmaktadır. Bunun yanında terapi boyutunda 12 Adım Terapilerinin ön planda tutulduğu 
görülmektedir. Gönüllü kuruluşların ve kilise cemaatlerinin daha çok kendi mensuplarına 
yönelik hizmetlerinden bahsedilebilir.

Yahudilik İnancına Mensup Organizasyonların Madde 
Bağımlılığından Uzaklaşmada Manevi Destek Yaklaşımları

Yahudi inancına sahip organizasyonların madde bağımlısı bireyler için uyguladığı 
müdahaleleri incelemek amacıyla gerçekleştirilen literatür taramalarında bulunan 
kaynakların kısıtlı olduğunu söylemek gerekir. Örnek uygulamalara bakıldığında ise 
daha çok belirli mekanlarda dış çevreden izole edilmiş rehabilitasyon merkezlerinde 
kendi alanında uzman psikolog, terapist ve doktorların hizmet verdiği, Adsız Alkoliklerin 
tasarladığı 12 Adım Terapi Modelinin Yahudi inancına göre düzenlenmiş şeklinin kullanıldığı 
ve hizmetlerin ücretlendirildiği organizasyonlar olduğu görülmektedir.   

Bu konu başlığında elde edilen makalelerden en doyurucu içeriği sunan Loewenthal’ın 
(2014, s. 980) çalışmasında verdiği örneklerden biri “BeitT’shuvah Sinagogu Rehabilitasyon 
Merkezi”dir. Rehabilitasyon, terapi ve danışmanlık uygulamaları, Yahudi öğretisi 
çerçevesinde gerçekleşen meditasyonlar, birlikte yapılan dualar ve farklı grup aktiviteleri 
üzerinden işlemektedir. 12 Adım Terapi Modelinin Yahudi inancına göre şekillendirildiği 
merkezde,

•	 Patolojik olan madde bağımlılığı hakkında bilgilendirme,

•	 Yoksunluk belirtileri sonucunda madde kullanma krizinin nüksetmemesi için tedbirler 
alma, 

•	 Aile üyeleri ile olan ilişkilerin gözden geçirilmesi,

•	 Yahudi ahlakının tanınması,

•	 Öfke kontrolü, zorluklarla baş etme, sorumluluk alma gibi destekler verilmektedir. 
(Beit T’shuvah Synagogue Recovery Center, 2017)  



GENÇLİK ARAŞTIRMALARI DERGİSİ 173

Madde Bağımlılığından Uzaklaşmada İnanç Temelli Organizasyonların Rolü: Hıristiyanlık, Yahudilik ve Müslümanlık Bağlamında Bir Değerlendirme

Loewenthal’ın çalışmasında sunduğu bir diğer örnek organizasyon ise köklü bir kuruluş olan 
“Chabad Tedavi Merkezi”dir. Yahudi inancının gereklerine göre işleyen ve Yahudilerin kutsal 
kitabı olan Tevrat’ı uygulamalarında merkeze alan rehabilitasyon merkezi 1972 yılından beri 
hizmet sunmaktadır. Kuruluşundan günümüze kadar binlerce madde bağımlısına tedavi 
sürecinde destek sağlandığı belirtilmektedir. Kişisel terapiler, aile terapileri, çift terapileri 
gibi farklı terapi tekniklerini de kullanan merkez, günlük programlarında isteğe bağlı olarak 
doğa tırmanışları, sabah yürüyüşleri, fitness uygulamaları gibi sportif faaliyetlerin yanı 
sıra manevi ritüeller, grup terapileri ve Şabat1 gibi dini ritüeller de bulunmaktadır (Chabad 
Residential Treatment Center, 2016).

Netice itibariyle Yahudi inancını benimseyerek faaliyet gösteren organizasyonların 
madde bağımlılığından uzaklaştırmak amacıyla sinagog gibi dini bir alan ya da özel 
olarak tasarlanmış, bireyin sosyal çevresinden uzakta, izole edilmiş evleri mekân olarak 
seçmeleri ortak bir özellik olarak belirtilebilir. Diğer yandan hizmetin sunulması için 
kişinin çevresinden uzakta bir mekân seçilmesine rağmen, madde bağımlısının ailesi ile 
ziyaretlerine ve onlarla görüşmelerine öncelik verildiği belirtilmiştir (Loewenthal, 2014, s. 
98). Ayrıca Hristiyan öğretilerinden esinlenilerek ortaya çıkan Adsız Alkoliklerin 12 Adım 
Terapi Uygulaması da bazı Yahudi organizasyonlarında Yahudi inancına göre düzenlenerek 
danışmanlık sürecince sunulmaktadır.

Müslümanlık İnancına Bağlı Organizasyonların Madde 
Bağımlılığından Uzaklaşmada Manevi Destek Yaklaşımları

Müslümanlığı benimseyen organizasyonların madde bağımlılarına yönelik gerçekleştirdiği 
destek uygulamaları incelendiğinde, literatür taramalarında dünya genelinde çoğunlukla 
sistematik ve profesyonel destek sunan programlara rastlamak mümkündür. Diğer yandan 
özellikle Türkiye özelinde bu tür faaliyetlerde bazı tasavvufi oluşumların ön plana çıktığı 
söylenebilir. Madde bağımlılığına karşı tasavvufi eğilime sahip oluşumların uygulamalarına 
bakıldığında dini kaynakların belirleyici faktör olduğu fark edilmektedir. Bu kaynakları 
rehber edinen organizasyonlar madde bağımlısı üyelerini grup görüşmeleri ve benzeri 
teknikler ile bir araya getirmekte fikir ve tecrübelerini birbirleri ile paylaşmaktadırlar. Bu 
ortamın üyelere sunulması iyileşme sürecini de hızlandırdığı farklı çalışmalar tarafından 
belirtilmiştir (Kızmaz ve Çelik, 2016; Gürsu, 2018). Özellikle Türkiye genelinde ve İstanbul 
özelinde verilecek örneklerde belirli tasavvufi oluşumların etkili olduğu görülecektir.

Müslüman nüfusun çoğunlukta olduğu ülkelerden biri olan Türkiye’de gençlere madde 
bağımlılığı konusunda çözüm sunmak amacıyla gönüllü olarak hizmet sunan farklı dini-
tasavvufi oluşumların kurduğu dernek ve benzeri sivil toplum örgütleri göze çarpmaktadır. 
Çoban’ın (2016) incelemesinde belirttiğine göre “HİSADER “(Haznedar İslami Araştırma 

1 Yahudiler için Yehova ile aralarındaki özel bir bağı temsil eder. İbranice “lişbot” (iş bırakma) kelimesinden gelir. Yahudi 
inancında Cumartesi günü dinlenme günü olarak ifade edilir. Yaratıcı dünyayı altı günde yarattıktan sonra yedinci günü 
bırakmıştır. Bu sebeple haftanın yedinci günü olan Cumartesi günü  dinlenme günü olarak belirlenmiştir. O gün bir işle 
uğraşılmaz.



174 Habibullah Akıncı & Bedrettin Kesgin

Yaşatma ve Yardımlaşma Derneği), Kızmaz ve Çelik’in (2016) makalesindeki “Kardelen 
Rehabilitasyon Merkezi” ve Gürsu’nun (2018) incelediği “Hizmet Gönül Erleri Derneği” bu 
konuda örnek olarak gösterilebilecek oluşumlardır. 

Çoban’ın (2016) alan araştırmasında gerçekleştirdiği görüşmeleri sırasında madde 
bağımlılığından uzaklaşmak amacıyla bireyin belli bir mekandaki “dergâh” olarak 
adlandırılan merkeze gittikten sonra, çeşitli görüşmelerin ardından kendi çevresine 
döndüğünde madde kullanımını bir süreliğine bırakmasına neden olduğu ifade 
edilmektedir. Görüşmecinin talebi üzerine “dergah” olarak adlandırılan yer Çoban’ın 
çalışmasında belirtilmemiştir. Türkiye’ deki İslami oluşumları incelediği “Ayet ve Slogan” 
adlı eserinde Çakır’ın, “Adıyamancılar” ya da “Menzilciler” olarak ifade ettiği oluşum ile 
Çoban’ın çalışmasındaki görüşmecinin bahsettiği organizasyon benzerlik göstermektedir.

Bu organizasyonun kendisine başvuran alkol ve madde bağımlısı bireylere yardımcı 
olmak amacıyla çeşitli telkinler ve benzeri destekleyici müdahaleler ile hizmet sunduğu 
bilinmektedir. Madde bağımlılarının bu oluşuma katılımları ise genelde bağımlı bireyin 
çevresinin yönlendirmesi neticesinde gerçekleşmektedir. Adıyaman ilinin Kahta ilçesine 
bağlı “Menzil” olarak da bilinen diğer adıyla Durak Köyüne giden madde bağımlılarının, 
yaptıkları için tövbe edip geri dönmelerinin sonucunda günlük dini ritüellerine devam 
ettiği belirtilmektedir. Dergâh olarak belirtilen ortamda bulunan Nakşibendi Şeyhi ile 
gerçekleştirilen görüşmede, bağımlı olarak gelenlerin sorunlarına nasıl bir çözümün 
sunulduğu sorulduğunda ise Şeyh “Gelenlere şifa, huzur telkin ediyorum, çekip gidiyorlar.” 
cevabını vermiştir (Çakır, 2014, s. 69-72). Bu bağlamda oldukça geniş bir tanınırlık 
ağına sahip olan bu organizasyonun bağımlılık rehabilitasyonu üzerine belli bir metodu 
bulunmadığı görülmemektedir.

Kızmaz ve Çelik (2016)’in incelediği, yine “Adıyaman Menzil Grubu” olarak ifade edilen 
tasavvufi oluşumun bünyesinde faaliyet gösteren Kardelen Rehabilitasyon Merkezinde ise 
bağımlı erkek gençlerin maddeye erişimini engellemek adına izole bir ortam oluşturulduğu 
görülmektedir. Ayrıca bağımlılığa karşı mücadelede “dinsel (inanç̧/tasavvuf/tarikat 
geleneği) motivasyonu” önceleyerek müdahalelerde bulunulduğu ifade edilmiştir (Kızmaz 
ve Çelik, 2016, s. 314). Bunun yanında gönüllü “Menzil” üyelerinin “düzeni sağlamak” 
adına tüm gece bu merkezde kaldıkları belirtilmektedir.

Merkezde bulunan rehberlerin ve gönüllü üyelerin madde bağımlıları ile profesyonel ilişkiden 
uzak daha çok bir “abi gibi” samimi ve içten ilişkilere olanak vermesi madde bağımlılarının 
maddeden uzaklaşması sürecindeki çabasını arttırdığı söylenebilir (Kızmaz ve Çelik, 2016, 
s. 333). Adıyaman Valiliği, Adıyaman Sağlık Müdürlüğü ve Emniyet Müdürlüğü’nün de 
desteği ile İpekyolu Kalkınma Ajansı ve SODES kapsamında faaliyet gösteren Kardelen 
Rehabilitasyon Merkezi, Merkez ilçesinin çarşı bölgesinde 5 katlı bir apartmanın son üç 
katında hizmet sunmaktadır. 10 kişilik kapasiteye sahip Merkez’de yatakhane, mutfak, 
revir, spor salonu, resim atölyesi, ahşap oymacılık atölyesi, bilgisayar odası, televizyon 
odası, kütüphane ve aile görüşme odası gibi mekanların yanı sıra derslikler ve mescit 



GENÇLİK ARAŞTIRMALARI DERGİSİ 175

Madde Bağımlılığından Uzaklaşmada İnanç Temelli Organizasyonların Rolü: Hıristiyanlık, Yahudilik ve Müslümanlık Bağlamında Bir Değerlendirme

de bulunmaktadır. Merkeze katılımların yine yakın çevre, aile ve daha önce bağımlı olup 
bu merkez sayesinde bağımlılıktan uzaklaşanlar aracılığı ile gerçekleştiği belirtilmektedir 
(Kızmaz ve Çelik, 2016, s. 319). Kızmaz ve Çelik’in çalışmasındaki görüşmecilerin bir 
kısmının İstanbul Tepeören olarak isimlendirilen bir mekânda gerçekleştirilen dini içerikli 
sohbetlerden etkilenmeleri neticesinde Merkeze katılımlarının sağlandığı belirtilmiştir. 
Başka bir görüşmecinin ise psikiyatri doktorunun tavsiyesi ile yönlendirildiğini, diğerinin 
doktorunun hastanede yatmayı ya da rehabilitasyon merkezinde kalmayı teklif ettiği 
belirtilmiştir. Dolayısıyla farklı yollardan rehabilitasyon merkezine katılım gerçekleşmektedir. 

Kardelen Rehabilitasyon Merkezinde arınma ve madde bağımlılığından uzaklaşma 
süreci 5 adımda gerçekleşmektedir. Bunlar “Farkındalık ve Karar, Motivasyon, Fırsat 
azaltma, Rehabilitasyon ve Yeniden Sosyalleştirme” olarak belirtilmiştir. Farklı yollar ve 
yönlendirmeler neticesinde Rehabilitasyon Merkezine gelen bağımlı birey bu aşamalardan 
geçerek rehabilite sürecine girer. Bu süreçlerde ilk olarak madde bağımlısının içinde 
bulunduğu durumun ve patolojik olarak madde kullanımının farkına varması beklenmektedir. 
Bu farkındalıktan sonra madde kullanımından uzaklaşmak için kesin kararlığını kanıtlaması 
gerekmektedir. Bu kararlılığını fark ettirdikten sonra Kardelen Rehabilitasyon Merkezinin 
bağımlı birey için uygulamaları daha çok motive edici bir hal almaktadır. Bağımlı bireyin 
yaşadıkları ve bağımlılığı sebebiyle hissettiği pişmanlık duygusundan kurtulmak için, 
dua , tövbe alma, zikir ve sohbet gibi bir dizi dini ritüele istekli şekilde katılım gösterdiği 
belirtilmektedir. Burada “tövbe alma” aşaması karar sürecinin anahtar rolü niteliğindedir. 
Bağımlı kişi “Şeyh” olarak adlandırılan bir dini lider aracılığı ile Allah’a yaptıklarından dolayı 
pişmanlığı için tövbe etmekte, Şeyh ise bu aşamada bağımlı kişiye telkinlerde bulunmakta 
ve Allah’a bağımlı kişinin tövbesi için dua etmektedir. Bu aşamayı “manevi sözleşme” 
olarak adlandıran Kızmaz ve Çelik (2016, s. 325), tövbe almaya “intisap”, “inabe”, “el 
alma”, “manevi terbiyeye girme” de denildiğini belirtmiştir. Tövbe alan görüşmeciler ile 
gerçekleştirilen mülakatlarda katılımcıların tövbe ettikten sonra günahlarının silineceğini 
düşünmeleri, onları ruhsal olarak rahatlatmakta, endişelerini gidermesine yardımcı 
olmaktadır.

Fırsat azaltma aşamasında ise bağımlı bireyin madde ile olan iletişimini kesmek 
amaçlanmaktadır. Maddeye ulaşımını engellemek ve kullanımına fırsat vermemek 
için bağımlı gencin yatılı olarak rehabilitasyon merkezinde süresiz kalmasına imkan 
verilmektedir. Gençlerin dışarıya çıkma konusunda katı kuralların bulunduğu merkezde, 
aileler ile görüşmek için odalar bulunmaktadır. Katılımcıların önceki sosyal çevrelerine 
dönmeleri engellenerek madde kullanımından uzak tutulması fırsat azaltma aşamasını 
özetleyebilir. Rehabilitasyon sürecinde ise bağımlı bireylere Halk Eğitim Merkezi ve 
İŞKUR aracılığı ile meslek edinme kursları sunulmaktadır. Sosyalleşme aşamasında 
bağımlılıktan uzaklaşan birey daha önce yaşadığı çevresine dahil olmakta ve “tövbeli” 
olarak bilinmektedir. Bu sıfat o bireyin köklü bir değişim geçirdiğini çevresine iletmekte 
ve bireyin yeni bir sosyal hayata adıma attığına işaret edilmektedir. Bu bağlamda daha 
kolay bir yeniden sosyalleşme sürecinin gerçekleştiği belirtilmiştir (Kızmaz ve Çelik, 2016, 
s. 331).



176 Habibullah Akıncı & Bedrettin Kesgin

Gürsu’nun (2018) örnek alarak incelediği Hizmet Gönül Erleri Derneği (HİGED) ise Muhlis 
Ergün adlı kişinin 1996 da başladığı gönüllü mücadele ile gelişen ve 2010 yılından bu yana 
Müslüman inancı merkezinde bağımlı gençlere hizmet veren diğer bir organizasyondur. 
Ankara’da faaliyet gösteren HİGED’in amaçları arasında “İslam kardeşliğini yaymak”, 
“dini inanç ve pratikleri hayata yerleştirmek” ve “sosyal destek sağlayarak bağımlılıkla 
mücadele etmek” yer almaktadır. Yine profesyonellikten farklı, samimi ilişkilere dayalı ve 
resmiyetten uzak muamele dernekteki bağımlılar ile dernek gönüllüleri arasındaki iletişimi 
ifade etmektedir. Dernekte bağımlı bireylerin yatılı olarak barınma imkânı bulunmaktadır. 
Bağımlılıktan uzaklaşma sürecinde en az iki ay bağımlı gencin HİGED’de danışmanlar 
gözetiminde kalması istenmektedir. Madde kullanımından uzaklaşan gencin ailesi ile vakit 
getirmesine imkân tanınır. Madde bağımlılığından kurtulduğu düşünülen birey ailesinin 
yanına gelebilmekte ve haftada bir günlük toplantılar aracılığıyla madde kullanımı kontrolü 
yapılmaktadır.

Bişr-i Hafi Gençlik ve Dayanışma Derneği Örneği

İstanbul’un Esenler ilçesinde 2015 yılından bu yana faaliyet gösteren bir sivil toplum 
kuruluşu olan dernek alkol ve madde bağımlısı gençlerin rehabilitasyonuna destek olmak, 
gençlere dini eğitimler sunmak, manevi danışmanlık ve rehberlik hizmeti vermek, gençlerin 
sosyal rehabilitasyonunu sağlamaya yönelik çalışmak gibi çeşitli amaçları sahiplenmiştir. 
İlk başlarda Ömer Faruk Yazar adlı fahri imamın gönüllü çabası ile oluşan danışmanlık 
ve rehberlik hizmeti daha sonra kurumsallaşarak sivil toplum kuruluşu haline gelmiştir. 
Ö. Faruk Yazar ile gerçekleştirilen mülakatlarda kendi hizmetlerinin “İsmailağa Camii 
Cemaati” olarak adlandırılan tasavvufi oluşumun bünyesinde gerçekleştirildiğini belirtmiştir. 
Dernekte özellikle Esenler bölgesinde bulunan bağımlı gençlere danışmanlık ve rehberlik 
hizmeti sunulmaktadır. Derneğe gelen madde kullanıcısı gençler, Alkol Madde Bağımlılığı 
Tedavi Merkezi (AMATEM), Çocuk Ergen Madde Bağımlılığı Tedavi Merkezi (ÇAMATEM) 
gibi kuruluşlara, Sağlık  Bakanlığına bağlı merkezlere ve Yeşilay’ın danışmanlık hizmeti 
sunan Yeşilay Danışmanlık Merkezine (YEDAM) yönlendirilmektedir.  Böylelikle gençlerin 
tedavi ve rehabilitasyon süreci başlamaktadır. Bunun yanında bu süreç devam ederken 
bağımlı bireyin inanç noktasında karşılaştığı çıkmazlara cevap bulmak ve eğer istenirse 
dini eğitim sunmak derneğin faaliyetleri arasındadır. Dernek iki kattan oluşup ilk katta 
mutfak, tuvaletler, lavabolar ve çeşitli dini ritüelleri ve toplantıları gerçekleştirmek amacıyla 
mescit olarak kullanılan bir salon bulunmaktadır. İkinci katında ise aileler için görüşme 
odası, 4 adet ranzadan oluşan yatakhane, iki adet çekyatın ve televizyonun bulunduğu 
salon, mutfak ve lavabolar vardır. 

Derneğin madde bağımlısı gence müdahaleleri ve danışmanlık ve rehberlik süreçleri 
altı aşamada özetlenebilir. Bunlar , “Farkındalık ve Uyanış , Kendi Kendini Denetleme, 
Kitap Okumaları, Dini Bilginin Verilmesi, Dua ve Yakarış, Cemaat ve Grup Denetimi” 
olarak sınıflandırılabilir. Farkındalık ve Uyanış aşamasında madde bağımlısı birey bağımlı 
olduğunun farkına vararak bu durumundan kurtulması gerektiğini düşünmektedir. Derneğin 
kurucusu Ö.Faruk Yazar ile yapılan mülakatta bu durum arınma olarak ifade edilmektedir.



GENÇLİK ARAŞTIRMALARI DERGİSİ 177

Madde Bağımlılığından Uzaklaşmada İnanç Temelli Organizasyonların Rolü: Hıristiyanlık, Yahudilik ve Müslümanlık Bağlamında Bir Değerlendirme

“Birtakım şeylerden arınmadan yapacakları eğitimin yanlış olduğuna inanıyorlar 
kendilerince. Arınmaları gerekiyor. Temizlenmeleri gerekiyor. Yani bu boyutta 
oldukları için direk siz yeni gelen bir arkadaşa siz direk dini eğitimi önüne 
sunmazsınız. Bizde o amaçla olduğu için derneğimizin üç kısımdan oluşmasını ilk 
etapta böyle bir öngörüde bulunduk işte...” (kişisel görüşme, 2016)

Kendi Kendini Denetleme aşamasında ise bireyin madde kullanımına yönelmekten 
kendisini alıkoyması esastır. Dernekte bulunan madde bağımlısı A.A. ile yapılan mülakatta 
madde kullanımından uzaklaşmanın en etkili yolunun kişinin Allah için hissettiklerinden 
geçtiği belirtilmiştir: “Ceza vermek, dayak atmak, hapis fayda etmez. Allah’a korkusu ve 
Allah sevgisi çıkış yolu...” (kişisel görüşme, 2017). Bağımlı gençlere Bişr-i Hafi Gençlik ve 
Dayanışma Derneği aracılığıyla kazandırılan dini bilinç ile “Allah sevgisi ve korkusunun” 
hayatlarında daha belirginleştiği söylenebilir. Kitap okumaları aşamasında ise derneğin 
belirlediği dini kaynaklardan okumalar yapılmaktadır. Özellikle İslam dininin kutsal kitabı 
olan Kur’an-ı Kerim okumaları danışmanlık ve rehberlik sürecinde etkin bir role sahiptir. 
Dernek kurucusu ve yöneticisi Ö. Faruk Yazar ise “tabi Kur’an eğitimi bizim için vazgeçilmez. 
Olmazsa olmazımız. Kur’an eğitimi olması gerekiyor” (kişisel görüşme, 2016) diyerek kitap 
okumaları aşamasında Kur’an’ın önemini belirtmiştir. Dini bilginin verilmesi sürecinde 
ise gönüllü olarak dini eğitim sürecine katılmak isteyen bağımlı gençlere farklı konularda 
dersler verilmektedir. Ö. Faruk Yazar “Onların içerisinden gönüllü olarak ben dini eğitim 
almak istiyorum, bu işleri bırakmak istiyorum diyen kardeşlerimize dini eğitim faaliyetlerine 
kazandırdık. Bu ilmihaldi, Kur’an-ı Kerimdi, Tecvitti, talimdi vesaire” (kişisel görüşme, 2016) 
diyerek gönüllük esasına ve eğitimlerin içeriğine değinmiştir.  Dua ve yakarış aşaması 
ise bağımlı gençlerin duygularının sağaltımı için gerekli bir süreç olarak değerlendirilebilir. 
Birlikte gerçekleştirilen namaz ve benzeri dini ritüellerden sonra yapılan toplu dualar da 
grup bilincinin ve aidiyetin geliştiği uygulamalar olduğu yapılan gözlemlerde görülmüştür. 
Cemaat ve grup denetimi aşamasında ise madde bağımlısı gençlerin kendileri gibi olan 
diğer gençler ile bir bağ kurması, ortak yanlarının olması ve aynı ortamda bulunmaları 
neticesinde bir arkadaş grubu gibi hareket edebilmeleri sağlanmaktadır. Birlikte yapılan 
gezi ve benzeri faaliyetler ve yenilen yemekler bu birlikteliğin oluşmasında öncü 
olmaktadır. Dernek yetkilisine göre, bu uygulamalarla bağımlı gençler bencil davranışlarda 
bulunmamak ve diğerini de düşünmenin ahlaki erdemine sahip olabilmektedir. 

Bu örneklerden hareketle madde bağımlılığına karşı mücadele eden Müslüman inancına 
sahip organizasyonların profesyonel müdahalelerden uzak, gönüllülük esasına dayalı 
olarak hizmet sunduğu görülmektedir. Yine gönüllük esasının ön planda olduğu Bişr-i 
Hafi Gençlik ve Dayanışma Derneğinin, Gürsu’nun (2018) incelediği HİGED ve Kızmaz 
ve Çelik’in (2016) incelediği örnek ile benzerlikleri bulunmaktadır. Samimi ilişkilerin 
olduğu, profesyonel müdahalelerin daha çok kamu kurumlarına yönlendirmeler şeklinde 
sağlandığı bu sivil toplum kuruluşlarında asıl amacın bağımlıyı,  maddeden uzaklaştırmak 
ve ona alternatif bir sosyal çevre sunmak olduğu söylenebilir. Müslümanlık bağlamında 
bağımlılığa karşı hizmet sunan gönüllü kuruluşların yanında Türkiye Diyanet Başkanlığının 
da bağımlılık için sürdürdüğü çalışmalar da vardır (Kırşehir Müftülüğü, 2017). 



178 Habibullah Akıncı & Bedrettin Kesgin

Sonuç ve Öneriler

Bireyin yaşamını şekillendiren, yeri geldiğinde uğrunda fedakârlık edebildiği, yüce ve 
üstün bir değere inanmak ve varlığını kabul etmek, insana özgü bir tutumdur. Hayatı ve 
yaşananları anlamlandırmak konusunda en temel yapılardan biri olan dini inancın, madde 
bağımlılarının rehabilitasyonunda da yardımcı role sahip olabileceği düşünülmektedir. 
Bunun yanında kişinin madde kötüye kullanımına yönelmesinin sebeplerinden birinin de 
içinde bulunduğu duygusal boşluk ve karmaşık ruh hali, hayatın ve yaşanılanların anlamı 
yitirmesi ve diğer depresif duygu durumları olduğu belirtilebilir. Bu noktada bir meslek ve 
disiplin olan sosyal hizmetin rolü öne çıkmaktadır. Sosyal hizmet müdahalesinin anahtar 
rollerinden birisi “anlamlı ilişkiler kurmak ve sürdürmek”tir (Mathews, 2017). Bunun için 
bu yoğun ve yıpratıcı zamanlarda bir başa çıkma aracı olarak dini inancın rolünden 
bahsetmek ve hayatı anlamlandırma noktasında dinin belirleyici rolünü göz önüne almak, 
alternatif terapi ve rehabilitasyon uygulamalarının doğmasına ve gelişmesine sebep 
olabilmektedir. Bu süreçte “insanı çevresi içinde” odak noktasına alan sosyal hizmet, 
multidisipliner çalışma sistemi ile din psikolojisi, klinik psikoloji, psikiyatri gibi disiplinlerin 
birikiminden faydalanarak, bu yeni yaklaşımların model olmasına ve uygulama alanında 
karşılık bulmasına önderlik edebilir. 

İnanç temelli madde bağımlılığı rehabilitasyonu ve danışmanlık uygulamaları 
karşılaştırıldığında şu şekilde bir sıralama ile değerlendirmelerde bulunulabilir: Yahudilik 
inancı odaklı organizasyon örneklerine bakıldığı zaman uygulamalarda Ortodoks 
hahamlarının etkisinin yüksek olduğu görülmektedir. Daha çok bireyin kendi çevresinden 
uzakta, bir tatil mekânında ya da çeşitli etkilerden izole edilmiş özel olarak tasarlanmış 
alanlarda rehabilitasyon ve tedavi hizmetleri sunulmaktadır. Örneklerde görüldüğü üzere 
gönüllük faaliyetleri bu organizasyonlarda görülmemekte, hizmetin satın alınması ve 
sunulması ile profesyonel bir ilişki gerçekleşmektedir. 

Hristiyan inancı odaklı oluşumların örneklerinde de danışmanlık ve rehberlik hizmetinin 
daha çok kiliseye üye cemaatler ve benzeri dini oluşumlar tarafından gerçekleştirildiği 
görülmektedir. Diğer yandan kiliseye üye cemaatlerin genellikle siyahi gruplardan oluştuğu 
görülmektedir. Dolayısıyla etnik farklılıkların da bu organizasyonlara katılmada belirleyici 
olduğu söylenebilir. 

Müslüman inancına sahip madde bağımlılığına karşı mücadele eden organizasyonların 
uygulamaları incelendiğinde, profesyonel müdahalelerden ziyade gönüllülük esası ile 
faaliyet gösteren, uzman müdahalesinin dini danışman ve rehber aracılığıyla yönlendirmeler 



GENÇLİK ARAŞTIRMALARI DERGİSİ 179

Madde Bağımlılığından Uzaklaşmada İnanç Temelli Organizasyonların Rolü: Hıristiyanlık, Yahudilik ve Müslümanlık Bağlamında Bir Değerlendirme

ile gerçekleşebildiği uygulamalar olduğu görülmektedir. Özellikle Türkiye’de İslami oluşum 
ve çeşitli inanç temelli organizasyonların bu noktada aktif olarak çaba ortaya koyduğunu 
söylemek mümkündür.

Bu üç dinin madde bağımlılığı üzerine farklı müdahaleleri olsa da benzer özelliklerinden 
bahsetmek de mümkündür. Bu özelliklerin başında madde bağımlısı bireyler ile grup 
çalışmaları yapmak gelmektedir. Farklı şekillerde farklı modeller benimsense de grup 
çalışmalarının önemi örneklerde görülmektedir. Diğer yandan dini kaynaklar danışmanlık 
ve rehberlik süresince bağımlı bireye sunulmaktadır. Dini öğretiler, günlük ritüeller ve grup 
olarak yapılan faaliyetler de bu üç farklı yaklaşımın ortak özelliği olarak ifade edilebilir.

Her ne kadar dini inancın ya da manevi müdahalelerin madde bağımlısının madde 
kullanımından uzaklaşma sürecinin şekillenmesinde destekleyici bir rolünün olduğu 
belirtilse de özellikle yabancı alan yazınındaki ortak kanı, araştırmalarda kullanılacak 
geçerliliği ve güvenilirliği doğrulanmış olan tekniklerin ve ölçüm araçlarının sınırlılığıdır. 
Bu nedenle dini inancın rehabilitasyon, danışmanlık ve rehberlik ve yeri geldiğinde 
tedavi konularında hangi boyutta etkilerinin olduğu bilimsel yöntemlerin kısıtlılığından 
dolayı muğlak kalmaktadır. Bu bağlamda dini inancı, maneviyatı ve bu olguların bireyin 
bütünlüğüne ve sağlığına olan etkilerini analiz edebilecek nitelikteki ölçüm teknikleri 
ve araçlarının geliştirilmesi bu konuda yapılacak çalışmaların derinliğini ve niteliğini 
arttıracaktır.



180 Habibullah Akıncı & Bedrettin Kesgin

The Role of Faith-Based 
Organisations in Recovering from 
Substance Addiction: An Evaluation 
in the Context of Christianity, 
Judaism and Islam 

Copyright © 2018  Republic of Turkey Ministry of Youth and Sports

http://genclikarastirmalari.gsb.gov.tr/

Journal of Youth Researches • November 2018 • 6(16) • 180-185

ISSN 2147-8473

Received | 02 October 2018

Accepted | 25 October 2018

A N A LY S I S  /  R E S E A R C H

E X T E N D E D  A B S T R A C T

*   This study is based on the master’s thesis written by Habibullah Akıncı under the supervision of Assoc. Prof. Bedrettin Kesgin.
** Res. Asst., Yalova University, Faculty of Economics and Administrative Sciences, Department of Social Work,    
    habibullahaknc@gmail.com
*** Assoc. Prof., Yalova University, Faculty of Economics and Administrative Sciences, Department of Social Work, 
    bedrettink@gmail.com

Bedrettin Kesgin***
Habibullah Akıncı**

Introduction 

Substance addiction is a phenomenon with multi-dimensional causes. Substance-
addicted people’s social relationships, economic status and the environment they live 
in as well as one or several of similar factors can trigger or give rise to substance abuse. 
Practices in this area have demonstrated that medical intervention alone does not 
produce healthy results for individuals who repeat substance abuse behaviour and suffer 
from addiction later to abstain from drugs and be rehabilitated. In addition to medical 
interventions, resorting to interventions for the abovementioned factors in counselling, 
rehabilitation and treatment processes can speed up the process of abstaining from 
substance use.  



181JOURNAL OF YOUTH RESEARCHES

The Role of Faith-Based Organisations in Recovering from Substance Addiction: An Evaluation in the Context of Christianity, Judaism and Islam

Aim

The study first introduces Christian, Jewish and Muslim faith-based organisations, and 
the therapy, counselling and similar rehabilitative and guiding practices conducted by 
these organisations in recovering from substance addiction. Then, based on the relevant 
literature, it compares and evaluates the methods and models used in the process of 
abstaining from substance use, places of rehabilitation, characteristics of spiritual 
counselling and the activities of organisations that are followers of the three faiths in this 
area. One of the aims of the study is also to provide answers to the questions like “What 
kind of counselling is offered to substance addicts in terms of religious belief?”, “What 
role does the faith of a person play in recovering from substance addiction?” “How can 
addicted people reach faith-based organisations and benefit from their services?”.   

Method

To discuss the topic over an example, the study employed “case study method” - a 
descriptive research method allowing in-depth investigation of a phenomenon, concept 
or event, and collection of more extensive data- for evaluating counselling and spiritual 
support activities offered by Bişr-i Hafii Youth and Solidarity Association, a society 
providing services to substance-addicted youth. In addition, it was considered that 
participant observation and interview methods as descriptive research techniques would 
be more appropriate for this study in data collection. 

Evaluation

An analysis of some of the organisations that adopt Christian faith and undertake 
treatment and rehabilitation work for substance addicts in the relevant literature indicates 
that spiritual support is mostly provided by church congregations and similar religious 
groups. It can be stated that the congregations working on addiction problem mostly 
consist of black groups. There are racial-sectarian differences in the spiritual counselling 
practices offered by church congregations (Ağılkaya-Şahin, 2016, p. 49). The majority of 
therapy services delivered by organisations aiming to fight against substance addiction 
in accordance with the requirements of Christianity are offered under the name of “12 
Step Therapy”, which is presented as a model. While the 12 Step Therapy Programs are 
usually implemented by Christian organisations, other faiths also have their own 12 Step 
Therapy programs. It is a frequently used model for recovering from substance addiction. 
The 12 Step Therapy that has inspired numerous therapy programs, and designed and 
implemented by Alcoholics Anonymous for the first time is shaped around Christian 
teachings. It is reported that Bill Wilson, known as the founder of Alcoholics Anonymous, 
plays an active role in religious entities as well (Kathleen, 2005, p. 21).

It should be noted that the resources found in literature reviews to analyse actions 
undertaken by Jewish organisations for substance addicts are limited. What these 



182 Habibullah Akıncı & Bedrettin Kesgin

organisations have in common is that they choose a religious space like synagogue, 
or specially designed isolated houses that are distant from the social circle of addicted 
individuals for their recovery from substance addiction. On the other hand, despite 
preferring a place far from their environment for the delivery of their services, they give 
priority to allowing family visits and meetings (Loewenthal, 2014, s. 98). Moreover, the 12 
Step Therapy model of Alcoholics Anonymous inspired from the Christian teachings is 
redesigned according to the Jewish faith and offered in counselling process.      

When analysing support programs for substance addicts carried out by Muslim 
organisations, a review of the relevant literature indicates that their programs offer mostly 
systematic and professional support throughout the world. It can be stated that certain 
Sufi organisations stand at the forefront in such activities in Turkey. When we look at the 
practices of such organisations with Sufi tendency against substance addiction, it is found 
that religious sources are a determining factor. The organisations under the guidance of 
these sources bring together substance-addicted members in group meetings or use 
similar techniques, and this allows them to share their ideas and experiences. Several 
studies have demonstrated that offering such an environment to members also speeds 
up healing process (Kızmaz and Çelik, 2016; Gürsu, 2018). The examples given across 
Turkey and particularly in Istanbul will show that certain Sufi organisations are influential 
in this area. 

The Case of Bişr-i Hafi Youth and Solidarity Association

As an active non-governmental organisation in Esenler district of Istanbul since 2015, the 
association has several aims such as giving support for the rehabilitation of young addicts 
of alcohol and substance, providing young people with religious training, offering spiritual 
counselling and guidance services, and endeavouring to ensure the social rehabilitation 
of youth. The counselling and guidance service was initially offered by Ömer Faruk Yazar, 
a voluntary imam, then was institutionalized and transformed into a non-governmental 
organisation. In the interviews he gave, Ö. Faruk Yazar stated that their activities are carried 
out as part of a Sufi entity called “İsmailağa Mosque Community”. The association offers 
counselling and guidance service for young addicts, people especially in Esenler district. 
Youth with substance addict who visit the association are referred to organisations such 
as Research, Treatment, and Training Centre for Alcohol and Substance Dependence 
(AMATEM) and Child and Teen Substance Addiction Treatment Centres (ÇEMATEM), to 
centres affiliated with the Ministry of Health, and Green Crescent Counselling Centre 
(YEDAM) that offers counselling service under Turkish Green Crescent Society. Thus, 
treatment and rehabilitation process of young people has been initiated. In addition, 
finding answers to dilemmas faced by addict-individuals concerning faith and providing 
religious training, if requested, are among the activities of the association in this process. 
The association operates in a two-storey building. In the first floor, there are kitchen, 
toilets, washrooms and a hall used as prayer room to host various religious rituals and 
meetings. The second floor has a visiting room for families, a dorm room with four person 



183JOURNAL OF YOUTH RESEARCHES

The Role of Faith-Based Organisations in Recovering from Substance Addiction: An Evaluation in the Context of Christianity, Judaism and Islam

bunk beds, a lounge with two sofa beds and a TV, a kitchen and washrooms. The activities 
for substance-addict youth and counselling and guidance processes of the association 
can be summarised in six stages: “Awareness and Awakening, Self-control, Reading, 
Religious Training, Prayer and Appeal, Community and Group Control”.     

In light of this example, it is found that Muslim faith-based organisations that fight 
against substance addiction provide voluntary services, which is far from professional 
intervention. Bişr-i Hafi Youth and Solidarity Association that operates on a voluntary basis 
share some similarities with the cases of HİGED investigated by Gürsu (2018) and another 
organisation investigated by Kızmaz and Çelik (2016). It can be noted that the main aim 
of these non-governmental organisations that accommodate sincere relationships and 
whose professional interventions are mostly in the form of referring individuals to public 
institutions is to keep addicted people away from substances and offer them an alternative 
social environment. In addition to voluntary organisations offering anti-addiction services 
in the context of Islam, the Presidency of Religious Affairs also undertakes several 
activities against addiction in Turkey (Office of Kırşehir Mufti, 2017).

Conclusion and Recommendations

Believing in a supreme and almighty God that shapes a person’s life and whom a person 
can make sacrifices for, and accepting God’s existence is a human attitude. It is believed 
that religious belief as one of the most fundamental notions to make sense of life and life 
events can play a supporting role in the rehabilitation of substance addicts. Besides, it 
can be stated that the reasons for being a substance addict include emotional emptiness 
and complex mood, losing the meaning of life and experiences, and other depressing 
emotions. At this point, the role of social work as a profession and discipline come to the 
front. One of the fundamental roles of social work is “to establish and maintain meaningful 
relationships” (Mathews, 2017). Therefore, explaining the role of religious belief as a 
coping tool in these hectic and hard times and considering the determining role of religion 
in making sense of life can give rise to the birth and development of alternative therapy 
and rehabilitation practices. In this process, social work focusing on the ‘individuals in 
their environment’ can lead the way with its multi-disciplinary working system, for these 
new multi-disciplinary approaches to become models and be implemented by drawing on 
the knowledge and experiences of such disciplines such as religious psychology, clinical 
psychology and psychiatry. The comparison of faith-based rehabilitation and counselling 
activities against substance addiction provides the following assessments:  

When we look at the Jewish faith-based organisations, we see that orthodox rabbis have 
significant influence in their practices. They offer rehabilitation and treatment services in 
a holiday residence or specially designed areas isolated from various impacts, mostly 
at a distance from the addict’s own environment. As it is seen in the examples, these 
organisations do not engage in voluntary activities; instead, they engage in a professional 
relationship with the purchase and delivery of services. 



184 Habibullah Akıncı & Bedrettin Kesgin

As for the Christian faith-based organisations, counselling and guidance service is mostly 
rendered by church congregations and similar religious entities. On the other hand, such 
church congregations usually consist of black groups. Thus, it can be suggested that 
ethnic differences also play a decisive role in joining these organisations. 

When we look at the practices of Muslim organisations fighting against substance 
addiction, it is found that they operate on a voluntary basis rather than giving a professional 
response, and expert intervention takes place as guidance through religious counsellors 
and mentors. Particularly in Turkey, Islamic entities and various faith-based organisations 
actively work on this aspect.   

Although these three religions have different responses to substance addiction, we 
can also mention their similar characteristics. The primary aspect they share is group 
work with substance-addicts. While they adopt different models in diverse ways, the 
significance of group work is evidently seen in the examples. Besides, religious sources 
are made available for individuals with addiction in the course of counselling and 
guidance. Religious teachings, daily rituals and group activities can also be expressed as 
the common characteristics of these three different approaches.  

Much as it is stated that religious belief or spiritual intervention plays a supportive role 
in shaping the process of abstaining from substance use; the common view particularly 
in the foreign literature is that the techniques and assessment tools with validity and 
reliability to be used in future studies are limited. Hence, the extent of the impact of 
religious belief in rehabilitation, counselling, guidance, and treatment processes is not 
evident due to the limitedness of scientific methods. In this context, the development of 
assessment tools and techniques capable of analysing religious belief and spirituality and 
the impacts of these phenomena on the integrity and health of individuals will enhance 
the depth and the quality of further studies on the subject.   

Kaynakça/References
•	 Adsız Alkolikler : http://www.alcoholics-anonymous.org.uk/About-AA/The-12-Steps- of-AA , (Accessed: 

06.12.2017). 
•	 Altunışık, R., R. Coşkun, S.Bayraktaroğlu ve E. Yıldırım. (2010). Sosyal Bilimlerde Araştırma Yöntemleri 

SPSS Uygulamalı, Sakarya: Sakarya Yayıncılık. 
•	 Avants, S. K., Warburton L. A. & Margolin A. (2001). Spiritual and religious support in recovery from 

addiction among hiv-positive injection drug users, Journal of Psychoactive Drugs , 39-45. 
•	 Beit T’shuvah Synagogue Recovery Center: http://www.beittshuvah.org/ , (Accessed: 10.12.2017).
•	 Chabad Residential Treatment Center: http://www.chabadrehab.com/schedule , (Accessed: 

11.12.2017).
•	 Chatters, LM. (2000). Religion and health: public health research and practice, Annual Review Public 

Health. 335–367. doi:10.1146/ annurev.publhealth.21.1.335. 
•	 Çakır, Ruşen. (2014). Ayet ve Slogan: Türkiye’de İslami Oluşumlar, İstanbul: Metis Yayınları.
•	 Çoban, M. (2016, Nisan). Madde Bağımlılığı ile Mücadelede Manevi Danışmanlık ve Rehberlik 

Uygulamalarının Yeri ve Önemi: İstanbul Örneği , 1. Uluslararası Manevi Danışmanlık ve Rehberlik 
Kongresinde sunulan bildiri, İstanbul.



185JOURNAL OF YOUTH RESEARCHES

The Role of Faith-Based Organisations in Recovering from Substance Addiction: An Evaluation in the Context of Christianity, Judaism and Islam

•	 Daaleman, T. (2004). Religion, spirituality, and the practice of medicine, The Journal of the American 
Board of Family Practice , 370-376. 

•	 Ellı̇son CG. & Levin JS. (1998). The Religion-health connection: evidence, theory, and future directions, 
Health Education and Behavior, 25, 700–720, doi:10.1177/109019819802500603. 

•	 Gartner, J.; Larson, D.B. & Allen, G. (1991). Religious commitment and mental health: a review of the 
empirical literature, Journal Of Psychology And Theology, 19, 6-25. 

•	 Gerald J. S., Kimberly C. K. & MaryLouise E. K. (2007). A faith based intervention for cocaine-dependent 
black women, Journal of Psychoactive Drugs, 39(2), 183-190, doi: 10.1080/02791072.2007.10399877. 

•	 Gorsuch, R.L. (1995). Religious aspects of substance abuse and recovery, Journal of Social Issues, 51, 
65-83. 

•	 Gürsu, O. (2018). Madde bağımlılığı ve din: HİGED Örneği. Addicta: TheTurkish Journal on Addictions,5, 
37–54. http:// dx.doi.org/10.15805/addicta.2018.5.1.0006. 

•	 Kathleen M.T. (2005). Twelve-step programs and faith-based recovery, Journal of Evidence-Based Social 
Work, 2, 19-40, doi: 10.1300/J394v02n01_02.

•	 Kendler KS., Charles O., Gardner CO & Prescott CA. (1997). Religion, psychopathology, and substance 
use and abuse: a multimeasure, genetic- epidemiologic study, American Journal of Psychiatry, 154, 
322–329. 

•	 Kırşehir Müftülüğü: http://www.kirsehirmuf.gov.tr/aileirsat/aileirsatliste.asp, 27.05.2017. 
•	 Kızmaz Z. ve Çevik M. (2017). Madde Bağımlılığıyla Mücadelede İnanç Odaklı Yaklaşım: Kardelen 

Rehabilitasyon Merkezi Örneği. Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 26 (2), 313-335.
•	 Koenı̇g, H.G. (2001). Religion and mental health: Evidence for association, International Review of 

Psychiatry,13, 67-78. 
•	 Loewenthal K. M. (2014).  Addiction: alcohol and substance abuse in Judaism ,Religions , 5, 972–984, 

doi:10.3390/rel5040972.
•	 Longshore D, Anglin MD & Conner BT. (2009) Are religiosity and spirituality useful constructs in drug 

treatment research?, The Journal of Behavioral Health Services and Research ; 36(2): 177–188.
•	 Mathews, I. (2017). Sosyal Hizmet ve Maneviyat. (çev. N. Özmen). İstanbul: Bilge Kültür Sanat Yayınları.
•	 Miller R.W. (1998). Researching the spiritual dimensions of alcohol and other drug problems. Addiction 

(Abingdon, England), 93, 979-90.
•	 Miller W, Kurtz E. (1994). Models of alcoholism used in treatment: contrasting aa and other perspectives 

with which it is often confused, Journal of Studies on Alcohol, Vol. 55, pp. 159–166. 
•	 Miller WR & Thoresen CE. (2003). Spirituality, religion, and health, American Psychologist, (58), 24–35. 

doi:10.1037/0003-066X.58.1.24 
•	 Musgrave, C. F., Allen, C. e., & Allen, G. J. (2002). Spirituality and health for women of color, American 

Journal of Public Health , 557-560. 
•	 Pargament, K. I., Koenig, H. G., Tarakeshwar, N., & Hahn, J. (2004). Religious coping methods 

as predictors of psychological, physical and spiritual outcomes among medically ill elderly 
patients: A Two-year Longitudinal Study. Journal of Health Psychology, 9(6), 713–730. https://doi.
org/10.1177/1359105304045366  

•	 Punch, Keith F. (2014). Sosyal Araştırmalara Giriş̧: Nicel ve Nitel Yakılasımlar, (Çev. D. Bayrak, B.H.  
Arslan ve Z. Akyüz) Ankara: Siyasal Kitabevi. 

•	 Rı̇chard, A.J.; Bell, D.C. & Carlson, J.W. (2000). Individual religiosity, moral community, and drug user 
treatment, Journal for the Scientific Study of Religion, 39, 240-46. 

•	 Shea, J. (2000). Spirituality and Health Care: Reaching for a Holistic Future, Chicago: The Park Ridge 
Center for Health, Faith, and Ethics. 

•	 Wı̇lls, T.A. , Yager, A.M. & Sandy, J.M. (2003). Buffering effects of religiosity for adolescent substance 
use, Psychology of Addictive Behaviors, 17(2), 4-31.


