
Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2010/2, c. 9, sayı: 18, ss. 173-183. 

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2010/2, c. 9, sayı: 18 

 

WILFRED CANTWELL SMITH’İN VAHİY ANLAYIŞI 

 

 

Celal BÜYÜK * 

 

 

Özet 

Wilfred Cantwell Smith’in Vahiy Anlayışı      

Vahiy, Tanrı’dan insana doğru olan sözlü konuşmadır. Vahiy Tanrı, iman, kutsal kitap, teoloji ve 
mucize anlayışlarının şekillenmesinde rol oynayan anahtar bir kavramdır. Vahiy konusunda Modern 
Batı düşüncesinde birbirinden farklı iki anlayış vardır: Bunlar, “önerme merkezli” ve “kişi merkezli” 
vahiy anlayışlarıdır. Wilfred Cantwell Smith, İlk dönem ve Orta Çağ Hıristiyanlığında kabul edilen 
önermesel vahiy anlayışını reddetmekle birlikte, son dönemlerde ortaya çıkan kişi merkezli vahiy 
anlayışını da aynen benimsememektedir. Smith, Tanrı’nın vahyettiği şeyin bizzat kendisi olduğuna 
inanmaktadır. 

Anahtar kelimeler: Vahiy, Önerme merkezli vahiy, Kişi merkezli vahiy, Tanrı, Wilfred Cantwell 
Smith, William Temple, Kenneth Cragg. 

Abstract  

Wilfred Cantwell Smith’s Conception of Revelation 

Revelation is a verbal address by God to man. Revelation is a key factor that plays role in the shap-
ing of the conception of God, faith, the Scripture, theology, and miracle. There are two different 
conceptions of revelation in modern Western thought: the “proposition-centered” and the “people-
centered” revelation. Though rejects the proposition-centered conception of revelation that was 
accepted in the early and medieval Christianity, Wilfred Cantwell Smith does not completely adopt 
the person-centered conception of revelation that has emerged recently. Smith holds that what 
God has revealed is Himself. 

Key words: Revelation, the proposition-centered conception of revelation, the person-centered 
conception of revelation, Wilfred Cantwell Smith, William Temple, Kenneth Cragg. 

 

1. Giriş 

Dinin en temel kavramlarından birisi olan ‘vahiy’ Tanrı, iman, kutsal kitap, teo‐

loji ve mucize anlayışlarının şekillenmesinde rol oynayan anahtar bir kavram‐

dır. Bu sebeple teoloji ve diğer din bilimleriyle ilgili çalışmalarda vahyin anla‐

                                                           

*   Dr., Öğretmen 



174 | Dr. Celal BÜYÜK 

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2010/2, c. 9, sayı: 18 

şılması önem kazanmaktadır.1 

  16. yüzyıla kadar Batı düşüncesine, “ilahi hakikatlerin önerme formunda 

özel bir yolla bildirilmesi” şeklinde ifade edilebilecek olan geleneksel vahiy an‐

layışı hâkimdi. 17. ve 18. yüzyıllarda ise tartışmalar, vahyin imkânı ve gerekli‐

liği üzerinde yoğunlaşmıştır. 18. yüzyılın sonları ile 19. yüzyılda ise vahiyle il‐

gili tartışmaların odak noktası, vahyin imkânı ve gerekliliğinden ziyade, vahyin 

mahiyeti üzerine olmuştur.2 

  İlk dönem Hıristiyan düşünürleri, Tanrı’nın bir dizi hakikat, önerme veya 

doktrin vahyettiğini savunurlarken modern dönemin düşünürleri, Tanrı’nın 

bizzat kendisini vahyetmiş olduğunu savunmaktadırlar. Bu görüş ayrılığı, vah‐

yin dinsel kullanımına yüklenen anlamda önemli bir farklılık meydana getir‐

miştir.3 

  Modern Batı düşüncesinde vahyedilen şeyin neliği konusunda birbirinden 

farklı iki anlayış vardır: Bunlar, “önerme merkezli” ve “kişi merkezli” vahiy an‐

layışlarıdır.4 

  Hıristiyanlığın ilk dönemine ve Orta Çağ’a hakim olan “önerme merkezli 

vahiy anlayışına” göre ‘vahiy’, ilahi olarak doğrulanmış hakikatlerin kişiye bil‐

dirilmesi işlemidir.5 Önerme merkezli vahiy anlayışını benimseyenler, tarihte 

meydana gelmiş olan olayların bizzat kendilerinin vahiy olduğunu kabul et‐

mezler. Bu anlayışı benimseyenler, önerme  formunda Tanrı’nın kelamında 

varolmadıkça hiçbir şeyi vahiy olarak görmezler.6 Walter Kaufmann, vahye 

başvuran dindar kişinin Tanrı’nın  insanlığa deklare etmesi gereken teolojik 

önermelere işaret ettiğini düşünmektedir.7 Bu anlayışın ortaya çıkardığı teolojik 

problemler arasında, “Tanrı’nın insanlarla olan ilişkisini çok donuk ve statik bir 

ilişkiye” indirgediği iddiası önde gelmektedir. Buna göre Tanrı, kendisini öyle‐

sine geri çekmiştir ki, insanları sadece bir metin ve zihin ile baş başa bırakmış‐

                                                           

1   Recep Kılıç, Modern Batı Düşüncesinde Vahiy, Ankara Ü. İlahiyat Fakültesi Yay., Ankara 2002, 
s. 1. 

2   Kılıç, age, s.1 vd. 

3   John Hick, Philosophy of Religion, Prentice Hall, Inc., New Jersay 1983, s. 61, 70; Kılıç, age, s.22. 

4   Kılıç, age, s. 35. 

5   Hick, age, s. 60. 

6   Kılıç, age, s. 71. 

7   Walter Kaufmann, Critique of Religion and Philosophy, Harper&Row Publishers, New York 
1958, s. 89. 



Wilfred Cantwell Smith’in Vahiy Anlayışı | 175 

 

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2010/2, c. 9, sayı: 18 

tır.8 

  Helmut Richard Niebuhr, önerme merkezli vahiy anlayışını statik bulduğu 

için eleştirmektedir. O, böyle bir vahiy anlayışının, Tanrı’yı geçmişin Tanrısı ve 

hatta cansız bir Tanrı haline getirdiğini iddia eder.9 Niebuhr, vahiy ile tarihteki 

bir ‘an’ı anlamaktadır. Buna göre tarihte meydana gelmiş olan bu tarihsel an ile 

insan kendisini başından sonuna kadar bilebilir.10  

  Protestan Hıristiyanlığında yaygın hale gelen “kişi merkezli vahiy” anlayı‐

şına göre vahyin muhtevası, Tanrı hakkındaki hakikatlerin bir bütünü değil, 

beşeri tarih içinde faaliyet göstermek suretiyle, insanın tecrübe eksenine giren 

Tanrı’nın  bizzat  kendisidir. Bu  bakış  açısından  teolojik  önermeler,  teolojik 

önerme olmaları yüzünden vahyedilmemişlerdir. Bunlar, vahiy karakterli olay‐

ların önemini anlamak için gösterilen beşeri çalışmaları temsil ederler.11 Kişi 

merkezli anlayışta vahiy, sadece sujeden sujeye bildirilen önermeler değil, aynı 

zamanda  sujenin  sujeye  kendisini  ifşa  etmesi  olayıdır.  Tanrı’nın  insana 

vahyettiği şeyin bizzat kendisi olduğu anlayışını savunanların başında William 

Temple gelmektedir.12 William Temple, vahyin esas itibariyle, tarihi olaylarda 

ortaya çıktığında ısrar etse de onun objektif tarihe indirgenmesinden de kaçınır. 

Çünkü ona göre, bir olayın vahiy olabilmesi için her şeyden önce, o olayda 

Tanrı’nın kendisini açığa vurduğunun kabul edilmesi gerekir.13 John Baillie de 

vahyedilen şeyin ne olduğu sorusuna “vahyedilen şey, Tanrı hakkındaki bilgi 

değil, İsa’da ortaya çıkan Tanrı’nın bizzat kendisidir”14 diyerek Temple ile aynı 

fikirde olduğunu göstermektedir. Batı dinsel geleneğinde vahiy, Tanrı’nın biz‐

zat kendini açığa çıkarmasıdır. Kutsal Kitaplar da sadece o olayın meydana 

geldiğine şahitlik eden referans kaynakları olarak işlev görmektedir. 

  Kısaca belirtmek gerekirse Batı düşüncesinde ortaya çıkmış olan ’önerme’ 

ve ‘kişi’ merkezli vahiy anlayışları arasındaki temel farklılık, önceliğin neye ve‐

rildiğine bağlıdır: 

                                                           

8   John Baillie, The Idea of Revelation in Recent Thought, Oxford University Press, London 1956, s. 
30;  Kılıç, age, s. 68. 

9   Helmut R.Niebuhr, The Meaning of Revelation, Westminster John Knox Press, Louisville 2006, 
s. 29 vd.; Kılıç, age, s. 77. 

10   Niebuhr, age, s. 112; Kılıç, age, s. 78. 

11   Hick, age, s. 68; Kılıç, age, s. 36. 

12   Baillie, age, s. 34; Kılıç, age, s. 69. 

13   A.Dulles, Models of Revelation, Orbis Books, New York 1996, s. 54; Kılıç, age, s. 72. 

14   Baillie, age, s. 28; Kılıç, age, s. 35. 



176 | Dr. Celal BÜYÜK 

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2010/2, c. 9, sayı: 18 

  Önerme merkezli klasik anlayışta öncelikli konu zihni doğrulamadır. Bun‐

lar Tanrı’nın kendisini vahyettiğini kabul etmektedirler ama Tanrı’nın kendisi‐

ni önermeler vasıtasıyla dolaylı olarak vahyettiğini savunurlar. Kişi merkezli 

vahiy anlayışını benimseyenler de Tanrı’nın birtakım önermeleri vahyettiğini 

inkâr etmemektedirler fakat insanın bu tür önermeleri belirli olaylarda Tanrı ile 

karşılaşma tecrübesinden elde ettiğini, önermelerin formüllerinin bu karşılaşma 

tecrübesini kaydetmeye yönelik insanî faaliyetin sonucunda oluştuğunu sa‐

vunmaktadırlar.15 

2. Wilfred Cantwell Smith’in Vahiy Anlayışı 

İlk dönem ve Orta Çağ Hıristiyan düşüncesindeki vahiy anlayışını reddeden 

Wilfred Cantwell Smith, bu anlayışın modern bilgi anlayışıyla bağdaşmayaca‐

ğını, bu yüzden de savunulamayacağını kabul eder. O, tarihsel düzeyde, özel‐

likle, son iki yüzyılda üzerinde durulan “gelişimsel analiz”in geçerli olmasını 

istemektedir. Batı düşüncesinin vahiy problemi konusunda, ilk dönem Hıristi‐

yan geleneğine yine geri dönmekte olduğunu ifade eden Smith, dünyamızın 

Tanrı’nın ve hatta İsa Mesih’in vahyinin, kişisel ve tarihsel olarak uzak görün‐

düğü bir döneme doğru sürüklenmekte olduğunu belirtir. 16 Smith’e göre bu 

durum Müslüman düşünürler için de geçerlidir. Çünkü onlar da yeni bir pey‐

gamberin dolayısıyla da artık vahyin gelmeyeceğini kabul etmektedirler. 

  İlk dönem ve Orta Çağ Hıristiyanlığında kabul edilen önermesel vahiy an‐

layışını reddeden Smith, son yüzyıllarda ortaya çıkan kişi merkezli vahiy anla‐

yışını da aynen benimsememektedir. Smith, Tanrı’nın vahyettiği şeyin bizzat 

kendisi olduğuna inanmaktadır. O, bunu, teoride mantıkla alkışlanan alternatif 

görüşlerin ifade ettiği mantıki bir nokta olarak değil, kısmen kendi Hıristiyan 

alt yapısına, kısmen karşılaştırmalı gözlemlerine, kısmen tarihsel dinamizm bi‐

lincine, kısmen de mutlak rasyonalizme dayanan teolojik bir nokta olarak gör‐

mektedir. Ona göre Tanrı, insana kendisi hakkında sadece önermeler, özel dans 

figürleri değil, bizzat kendisini vahyeder.17 Smith, vahyin muhtevasında, beşeri 

tarih içerisinde faaliyet göstermesi itibariyle, insanın tecrübe eksenine giren 

Tanrı’yı kabul etmekte ise de onu sadece belli bir döneme hasreden anlayışa da 

                                                           

15   Kılıç, age, s. 207. 

16   Wilfred Cantwell Smith, Towards a World Theology: Faith and the Comparative History of Religion, 
The Westminster Press, Philadelphia 1981, s. 172 vd. 

17   Smith, Towards a World Theology, s.173; The Meaning and End of Religion; A New Approach to 
the Religious Traditions of Mankind, The Macmillan Company, New York, 1963, s. 128. 



Wilfred Cantwell Smith’in Vahiy Anlayışı | 177 

 

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2010/2, c. 9, sayı: 18 

katılmamaktadır. 

  Vahyin ‘Tanrının kendini açması’ anlamında kullanıldığında, vahiy karak‐

terli olayda Tanrı’nın farkına varılabilmesi gerekir. Bu da Tanrı hakkında vahyi 

önceleyen bir bilgiye sahip olmayı gerekli kılar. Yani kendini açması olayında 

Tanrı hakkında bir takım ön bilgilere, genel bir vahye veya Tanrı idealine geri 

gitmemiz ve bunlar vasıtasıyla bu idealin gerçekleşmesi anlamında tarihi olayı 

fark edebilmeye güç yetirmemiz gerekir.18 

  Smith’e göre vahiy, objektif bir kavram olduğu gibi, aynı zamanda insani 

bir kavramdır. Bir şey vahyedilmedikçe vahiy hakkında konuşulamayacağı gi‐

bi, Tanrı kendisini veya emirlerini bazı kimselere vahyetmedikçe de vahiyden 

bahsetmek bir şey ifade etmez. Vahiy her zaman insana indirilen bir şeydir. İn‐

san ise her zaman özel ve tarihseldir.19 Yani insan farklı yaratılış özelliklerine 

sahiptir ve bir yerden başkasına, bir çağdan başka bir çağa olaylara bakış ve on‐

ları değerlendirme açısından farklı özelliklere sahip bir varlıktır. 

  Müslüman teologların sıfatlar probleminde yer verdikleri, “Tanrı’nın sıfat‐

ları, O’nun ne aynısı ne de gayrısıdır” ifadesine atıfta bulunan Smith’e göre 

Tanrı’nın iradesi, O’ndan ayrı olmadığı için, O’nun iradesinin vahyi de bu ge‐

nel tezin dışında değildir. Ona göre bu düşünce, bizi şu anlayışa götürmekte‐

dir: Ahlakî bir eylemde bulunmak, bir şeyin hakkını vermek, Tanrıyla ilişkide 

olma yollarından biridir ya da Tanrı’nın yaşamına katılmanın yollarından biri‐

sidir. Başka bir şekilde ifade etmek gerekirse, Tanrı’nın ‐Hıristiyanlıktaki ifade‐

siyle İsa’nın‐ bizimle yaşadığı yollardan birisidir.20 

  Smith’e göre Hıristiyan teolojisi, doğada ve tarihte ilahi bir vahiy kabul 

etmekte, fakat Tanrı’nın tamamen İsa Mesih’te yani belli bir dönemde vahyini 

gerçekleştirdiğini söylemeyi de sürdürmektedir. Hatta bazıları bunu daha da 

ileri götürerek vahyin yalnızca İsa’ya gönderildiğini söyleyerek, vahyin geçmi‐

şini de inkâr etmektedirler. Bu anlayışı yanlış gören Smith, teolojinin gelecekte 

farklı bir şekilde ifade edilebileceğine inanır. Ona göre Tanrı, kendini ne bana, 

ne İsa Mesih’e, ne de karşılaştığım başka birisine tamamen vahyetmiştir.21 Do‐

layısıyla teolojideki “Tanrı kendisini tamamen vahyetmiştir” ya da “Tanrı ken‐

disini İsa’da vahyetmiştir” gibi ifadelere sebep olan kavramların kullanımı bir 

                                                           

18   Kılıç, age, s. 218. 

19   Smith, Towards a World Theology, s. 173. 

20   Aynı eser, s. 173 vd. 

21   Aynı eser, age, s. 175. 



178 | Dr. Celal BÜYÜK 

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2010/2, c. 9, sayı: 18 

kenara bırakılmalıdır. Smith’e göre iyi olan şey, Tanrı’nın yüzyıllar önce Filis‐

tin’de yaptığı bir şey değil, kapasitemiz ne kadar küçük olursa olsun senin ve 

benim için bugün yaptığı şeydir. Yani vahyin odak noktası, her zaman şimdidir 

ve her zaman ‘şu an’ı yaşayan insandır. Hıristiyanlıktaki vahyin kanalı olan İsa, 

tarihteki bir figürdür. Fakat tarih devam etmektedir. Tarih, Tanrı’nın bize ulaş‐

tığı bir süreçtir; bizim O’nu yeniden bulmaya çalıştığımız bir süreç olarak geri‐

ye doğru çalışabilen bir şey değildir.22 Smith’in; Tanrı’nın İsa Mesih’e, kendisi‐

nin karşılaştığı bir başkasına ya da tarih çalışmalarında bulduğu herhangi biri‐

ne her şeyi tamamen vahyetmediği konusundaki ısrarı, birçok Hıristiyan oku‐

yucunun zihninde soru işaretleri bırakmıştır. Onun çoğulculuk anlayışında İsa, 

son olma iddiasında olmayan birçok vahiylerden sadece biridir. Smith, kendisi 

için, Mesih’in ‘kişisel son’ olduğunu söylemek isterken Mesih figürüne herhan‐

gi bir ontolojik sonsuzluk yüklememektedir.23 O, vahiy olayının bitmediğine, 

insanlar yaşadığı müddetçe devam edeceğine  inanmaktadır. Dolayısıyla o, 

“Can Religions be True or False?” adlı makalesinde bir kimsenin, “Hıristiyanlık 

doğrudur” ya da “İslâm doğrudur” şeklinde düşünmesinin modern bir sapma24 

olduğuna  işaret etmektedir. Ona göre  şu veya bu  inanç geleneğinin sadece 

kendisine aitmişcesine sahiplenebileceği bir hakikat söz konusu değildir. Tanrı, 

insanlığa birçok kez, birçok yerde ve birçok şekilde, farklı dillerde ve tarzlarda 

hitap etmiştir ve etmeye devam etmektedir.25 

  Frithjof Schuon’un ortaya koyduğu: “İnsan topluluğunda mutlak olan bir 

şey yoktur. Böyle olduğu için farklı vahiyler birbiriyle çelişmezler. Çünkü on‐

lar, farklı insan topluluklarına gönderilmişlerdir. Gelenekler arasındaki farklı‐

lıklar, dil ya da sembol farklılıklarına benzer; çelişkiler insan topluluklarında 

söz konusudur, Tanrı’da değil”26 anlayışını Smith de benimsemektedir. 

  Smith, Gazali ve diğer İslâm düşünürleri gibi Kur’ân’ın ya da Hıristiyanlık 

kutsal kitabı Kitab‐ı Mukaddes’in Tanrı’dan gelen bir vahiy olup olmadığı ile 

ilgilenmekten ziyade hayatın çeşitli safhalarında Tanrı’nın kendisini vahyi için 

bir araç olarak kullanıp kullanmadığı ile ilgilenmektedir. Smith, Tanrı’nın mut‐

lak olarak İsa’da vahyini gerçekleştirdiğini söylememektedir ve bunun ifade 

                                                           

22   Smith, age, s.1 75. 

23   Jane I. Smith, “Wilfred Cantwell Smith; İnanç Dünyalarını Anlamak”, İslâmiyat, Ekim‐Aralık 
2000, c. 3, sayı: 4, s. 95. 

24   Wilfred Cantwell Smith, Questions of Religious Truth, Charles Scribner’s Sons, New York 1967, 
s. 73. 

25   J. I. Smith, agm, s. 92 vd. 

26   Frithjof Schuon, Varlık, Bilgi ve Din, çev.: Şehabettin Yalçın, İnsan Yay., İstanbul 1997, s. 124. 



Wilfred Cantwell Smith’in Vahiy Anlayışı | 179 

 

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2010/2, c. 9, sayı: 18 

etmeye değer iyi bir şey olduğu düşüncesinde de değildir. O, tarih vasıtasıyla 

milyonlarca insana, bazılarına diğerlerinden daha tam, daha otantik, daha sık, 

daha sürekli vahyettiğini söylemektedir.27 Yani ona göre vahiy, tarih boyunca 

gerçekleşmiş ve hala gerçekleşmeye devam etmektedir. 

  Smith, Mesih olayının kendi imanı için de son derece önemli olduğunu 

söylemekle birlikte onun asıl ortaya koymak istediği şey, Mesih’in Tanrı’nın ta‐

rihte rol oynama aracı olarak işlevini fiilen görüp görmediği meselesi değildir. 

Ona göre asıl sorulması gereken soru “Mesih olayının yegâne olay mı, yoksa 

diğer birçokları arasında Tanrısal faaliyetin bir şekli mi olduğudur. Smith, ima‐

nı, başkalarını dışlayıcı bir iddiaya çevirmenin hem küstahlık hem de Tanrı’nın 

Mesih’teki davranışının gerçekten ne anlama geldiğine dair anlayışı saptırmak 

olduğu inancında kararlıdır.28 O, özellikle Hıristiyanlık ve İslâmiyet’ten bahse‐

derek şöyle demektedir: “Bizzat ben, herhangi bir kimsenin, Tanrı’nın insanlık 

tarihince, İslâm örneğinde, Tanrı’nın Kuran’da ve Kuran aracılığıyla; Hıristiyan 

örneğinde İsa aracılığıyla oynadığı role benzer bir rol oynadığını inkâr etmesi 

için makul hiçbir sebep düşünemiyorum.”29 

  Anglikan Piskoposu Kenneth Cragg, Smith’i İsa’nın ölümünde ve yeniden 

dirilişinde belli ve kesin bir şeyin meydana geldiği inancını kabul etmeyerek 

Yeni Ahit’le köklü bir kavganın reklamını yapmakla suçlamaktadır. Cragg’a 

göre Smith, diğer her şeyin kendisiyle anlaşıldığı tek ve çok önemli bu olaya 

dönüp  bakan  Hıristiyan  inancını  doğru  bulmamaktadır.30  Aslında  Smith, 

İsa’nın mutlak ve kişisel olmayan bir anlamda Tanrı’nın tam bir vahyi olduğu‐

nu söylememeyi tercih edişine şöyle açıklık getirmektedir: “İsa, benim için Tan‐

rı’nın vahyidir ve ‐onu böyle kabul etmeyenlerin varlığına rağmen‐ diğer bir 

çok insan için de öyle olmuştur.31 

3. Smith’in Vahiy Düşüncesinin Çoğulculuk Anlayışına Etkisi 

Smith’e göre, “kendi dinsel geleneklerine bağlı akıllı ve dürüst insanlara, “biz 

                                                           

27   Smith, Towards a World Theology, s. 174. 

28   J. I. Smith, agm, s. 95. 

29   Wilfred  Cantwell  Smith,  “Idolatry  in  Comparative  Perspective”,  The Myth  of  Christian 
Uniquennes:Toward a Pluralistic Theology of Religions, editors: John Hick‐Paul F.Knitter, Orbis 
Books, Maryknoll, New York 1994, s. 64. 

30   Kenneth Cragg,  Troubled  by  Truth;  Life‐Studies  in  Inter‐Faith Concern,  The  Pilgrim  Press, 
Cleveland Ohio 1994, s. 256; J. I. Smith, agm, s. 94. 

31   Smith, Questions of Religious Truth, s. 91. 



180 | Dr. Celal BÜYÜK 

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2010/2, c. 9, sayı: 18 

kurtulduk, siz ise mahkum oldunuz” ya da “biz Tanrı’ya inanıyoruz ve biz 

doğruyuz, siz ise Tanrı’yı bildiğinize inanıyorsunuz, ama tamamen yanlışsınız” 

diye söylemek gerçekte artık mümkün değildir.32 O, bu dilemmayı İngiliz din 

felsefecisi John Hick’in, “Kopernik devrimi” adını verdiği teoriyi aynen benim‐

seyerek çözer. Bu teoriye göre, tıpkı Kopernik devriminin, eski ve çok uzunca 

bir  süre  devam  eden  ve  yeryüzünü  dönen  kainatın merkezi  olarak  gören 

Batlamyus dogmasından, güneşin merkez olduğunu ve dünya da dahil, diğer 

gezegenlerin onun etrafında döndüğünü kabul eden görüşü temsil etmesi gibi, 

çağdaş Hıristiyan teolojisi de Hıristiyanlığı merkezde gören geleneksel görüş‐

ten, Tanrı’yı merkeze koyan ve Hıristiyanlık da dahil olmak üzere, diğer bütün 

dinleri, onun etrafında dönen unsurlar olarak gören Kopernik devrimine muh‐

taçtır.33 Çünkü Smith’e göre, İsa’yı mutlak vahiy olarak görüp, onu diğer tüm 

vahiylerin merkezine koymak, teorik olarak, diğer dinsel geleneklerin İsa’dan 

bağımsız olarak Aşkın Varlığa ulaşmalarını engeller.34 Smith, dinleri Aşkın ve 

dolayısıyla da değişmez prensibler bütünü olarak değil, her an değişen tarihî 

bir süreç olarak değerlendirdiği için, onlara doğru ve yanlış kategorilerinin uy‐

gulanamayacağını belirtir. Ona göre bir kimsenin kendi dinini veya geleneğini, 

Tanrı ile veya mutlak doğru ile özdeşleştirmesi yanlıştır. İnsan, dinini kutsal 

olarak değil, kutsala giden bir yol olarak görmelidir. Dünyadaki bütün dinî ha‐

reketler, Hıristiyanlık ve diğerleri insan tarafından bu dinleri aşan ve aştığına 

inandıkları bir şeye karşılık veya tepki olarak ortaya çıkmış ve her an yeniden 

inşa edilmektedir. Smith, Hıristiyanlar arasındaki, “Hıristiyan imanı doğru ola‐

rak vardır” şeklindeki dışlayıcı anlayışın yanlışlığını savunur. Çünkü bu ifade‐

yi, mantıkî olarak “o halde diğer imanlar yanlıştır” anlayışı takip edecektir. Bu 

anlayış Smith’e göre geçmişte birçoklarını rencide etmiştir. Bu yüzden, bu anla‐

yışı savunma imkânı kalmamıştır.35 Smith, bunun bir kısır döngü doğuracağı ve 

diyalogu önleyeceği için, günümüzde uygulanmasının mümkün olmadığını 

söylemektedir. O, dinî rekabetlerimizin, birinin diğerine üstünlüğünü ya da 

yanlışlamasını iddia etmek yerine, dinî gelenekler arasındaki uzlaşmayı artır‐

mak için kullanılmasını önerir. “Var olan dinlerden hangisi doğrudur?” şeklin‐

deki sorulardan kaçınmak için o, “din” ve “dinler” kavramlarını eleştirerek, on‐

ların yerine “iman” ve “birikimsel gelenek” kavramlarının kullanılması gerek‐

                                                           

32   Smith, Faith of Other Men, s. 130 vd. 

33   John Hick, God and Universe of Faiths (Essays in the Philosophy of Religion), St. Martin’s Press, 
New York 1973, s. 131. 

34   Mahmut Aydın, “Küresel Bir Teolojiye Doğru: Wilfred Cantwell Smith’de Dinsel Çoğulcu‐
luk”, İslâm ve Öteki, editör: Cafer S.Yaran, Kaknüs Yayınları, İstanbul 2001, s. 94. 

35   Smith, The Faith of Other Men, s. 85. 



Wilfred Cantwell Smith’in Vahiy Anlayışı | 181 

 

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2010/2, c. 9, sayı: 18 

tiğini belirtir. Çünkü ona göre soyut, fikri ve somutlaştırılmış nosyonlar olarak 

düşünülen şeyler vasıtasıyla evrensel olana ulaşmak, hiçbir şekilde mümkün 

değildir.36 Ona göre dünyadaki her sistem kendini, tam ve organizeli bir birliğe 

sahip olarak sunar.37 Her din, kendi doğrularına sahiptir. Hıristiyanlar, doğru 

olduğunu söylediği ve inandığı bazı ifadelere sahiptir. Diğer gelenekler de aynı 

şekilde kendi doğrularının olduğunu iddia ederler.38 Smith’e göre doğruluk ve 

yanlışlık yalnızca İslâmî prototipe göre olan doğruluk ya da yanlışlık değildir. 

Onlar,  dinin  olması  gerektiği  prototipe  göre  doğru  olmalıdır.39  Buna  göre 

Hinduizmin yanlış olduğuna inanan Müslümanlar olduğu gibi İslâm’ın yanlış 

din olduğuna inanan Hindular da vardır. Ona göre Hıristiyanların, sadece Hı‐

ristiyanlığı doğru, kurtuluşa ulaştıran din olarak kabul etmeleri, dinlerini mut‐

lak doğru yerine koydukları için putperestliktir. Smith, Hıristiyanların, Tan‐

rı’nın kendilerini Hıristiyanlığı inşa etmek için ilham ettiğine değil, Tanrı’nın 

bizzat Hıristiyanlığı inşa ettiğine yine Müslümanların ve Hinduların Tanrı’nın 

kendilerine İslâmiyet’i ve Hinduizm’i inşa etmek için ilham verdiğine değil, bu 

dinlerin Tanrı tarafından kurulduğuna inanmalarını putperestlik kabul etmek‐

tedir.40 Burada putperestlik ifadesiyle Smith, İsa’yı ve Hıristiyanlığı yegâne kur‐

tuluş vasıtası olarak görerek, diğer dinsel figürlerin ve geleneklerin Tanrı’nın 

kurtuluş planından dışlanarak değerinin düşürülmesini ifade etmektedir. Buna 

göre Yahudilik, Hıristiyanlık, İslâm, Budizm gibi büyük dünya dinlerinin taraf‐

tarlarının kendi dinî geleneklerini inşa etmeleri için Aşkın Varlığın kendilerine 

vahiyde bulunduğunu değil bizzat Aşkın Varlığın kendi dinî geleneklerini inşa 

ettiğine inanmaları, Smith tarafından bir tür putperestlik olarak görülmüştür.41 

  Smith, bütün dinler hakkında ortak bir karar vererek yanılmaktadır. Çün‐

kü Kur’ân’da Allah, “ Allah katında din, İslâm’dır”(Al‐i İmran: 19) ve “...sizin 

için din olarak İslâm’ı seçtim” (Maide: 3) ifadelerini kullanmaktadır. Bu da gös‐

termektedir ki, İslâm denildiğinde, inanç, ibadet ve sosyal sistemiyle bütün bir 

yapıdan bahsedilmektedir. Dolayısıyla Müslümanların böyle bir kanaate ulaş‐

                                                           

36   Aydın, “Küresel Bir Teolojiye Doğru”, s. 87. 

37   Smith, The Meaning, s. 85. 

38   Smith, Questions of Religious Truth, s. 81. 

39   Aynı eser, s. 70. 

40   Smith, “Idolatry in Comparative Perspective”, The Myth of Christian Uniquennes: Toward a 
Pluralistic Theology of Religions, editors: John Hick‐Paul F.Knitter, Orbis Books, Maryknoll, 
New York, 1994, s. 59; Adnan Aslan, “Batı Perspektifinde Dinî Çoğulculuk Meselesi”, TDV İs‐
lâm Araştırmaları Dergisi, 1998, sayı: 2, s. 155. 

41      Mahmut Aydın, “Sunuş”, John Hick, İnançların Gökkuşağı (Dinsel Çoğulculuk Üzerine Eleştirel 
Diyaloglar), Ankara Okulu Yay., Ankara 2002, s. 28 vd. 



182 | Dr. Celal BÜYÜK 

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2010/2, c. 9, sayı: 18 

maları kendilerinden değil dinin kutsal kitabından kaynaklanmaktadır.    

4. Sonuç 

Vahiy konusuyla ilgili olarak yaptığımız araştırmada Smith, Hıristiyan geçmi‐

şini inkâr edemediği için vahiy olayında, başlangıçta “Tanrı’nın bizzat kendisi‐

ni vahyetmesi”nin anlaşılması gerektiğini benimserken, dini çoğulculuk ve ev‐

rensel bir teoloji kurma çalışmalarına uygun olarak, bunun mutlak doğru ola‐

rak benimsenmesinin bu çalışmaların önünü tıkayacağı endişesini de taşımak‐

tadır. Ona göre vahiy, insan yaşamını düzeltmek ve düzenlemek amacını taşı‐

dığı için geçmişte olup bitmiş değildir. Vahiy, yaşayan insan için söz konusu‐

dur, dolayısıyla değişen ve gelişen tarihsel şartlara göre vahiy de insan haya‐

tındaki yerini ve anlamını korumaya devam edecektir.  

  Müslümanların inancına göre İslâm’da, Kur’ân vahyin bizatihi kendisidir 

ve son peygamber Hz. Muhammed ile vahiy süreci sona ermiştir. Artık kıya‐

mete kadar vahiy gelmeyecektir. Hıristiyanlıkta bazı farklı görüşler olmakla be‐

raber vahiy, ete kemiğe bürünüp Tanrı olarak görünen İsa’nın kendisi ve ona 

şahit olanların tecrübelerinin kendisidir. Diğer bir tabirle o vahyin kendisi olan 

İsa’nın söyledikleri ve ona şahit olanların yazdığı kitaplardır.  

  Hıristiyan vahyinin epistemolojik bir değerinin olup olmadığı tartışılabilir, 

ancak önermelere dayalı İslâm vahyi hakkında epistemolojik açıdan böyle bir 

değerlendirme yapmak zor görünmektedir. Bu yüzden İslâm dini gibi “önerme 

formunda lafzen bildirilen özel vahiy” merkezli bir din için uygun gözüken din 

anlayışı, dini çoğulculuk değil “dinde çoğulculuk” olabileceği belirtilmekte‐

dir.42 Dolayısıyla, İslâm söz konusu olduğunda vahyin diğer dinlerle ilgili söy‐

ledikleri bağlayıcı olacaktır. Vahyin bu bağlayıcılığını kabul veya reddetmek ise 

ancak bir iman meseledir.43 

 

                                                           

42   Recep Kılıç, Dini Anlamak Üzerine, Ötüken Yay., İstanbul 2004, s. 65. 

43   Latif Tokat, “Dini Çoğulculuk Hangi Açıdan Mümkündür?”, Milel ve Nihal, 2007, c. 4  sayı: 2, 
s. 71. 

 



Wilfred Cantwell Smith’in Vahiy Anlayışı | 183 

 

Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2010/2, c. 9, sayı: 18 

 

Kaynakça  

Aslan, Adnan. “Batı Perspektifinde Dinî Çoğulculuk Meselesi”, TDV İslâm Araştırmaları Dergisi, 
1998, sayı: 2. 

Aydın, Mahmut. “Küresel Bir Teolojiye Doğru: Wilfred Cantwell Smith’de Dinsel Çoğulculuk”, 
İslâm ve Öteki, editör: Cafer S.Yaran, Kaknüs Yayınları, İstanbul 2001. 

‐‐‐‐‐‐‐‐, “Sunuş”, John Hick, İnançların Gökkuşağı (Dinsel Çoğulculuk Üzerine Eleştirel Diyaloglar), An‐
kara Okulu Yay., Ankara 2002. 

Baillie, John. The Idea of Revelation in Recent Thought, Oxford University Press, London 1956. 

Cragg, Kenneth. Troubled by Truth; Life‐Studies in Inter‐Faith Concern, The Pilgrim Press, Cleveland 
Ohio 1994.  

Dulles, A. Models of Revelation, Orbis Books, New York 1996. 

Hick, John. Philosophy of Religion, Prentice Hall, Inc., New Jersay 1983. 

‐‐‐‐‐‐‐‐, God and The Universe of Faiths (Essays in the Philosophy of Religion), St. Martin’s Press, 
New York 1973. 

Kaufmann, Walter. Critique of Religion and Philosophy, Harper&Row Publishers, New York 1958. 

Kılıç, Recep. Modern Batı Düşüncesinde Vahiy, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, An‐
kara 2002. 

‐‐‐‐‐‐‐‐, Dini Anlamak Üzerine, Ötüken Yay., İstanbul 2004. 

Niebuhr, H.R. The Meaning of Revelation, Westminster John Knox Press, Louisville 2006. 

Schuon, Frithjof. Varlık, Bilgi ve Din, çev.: Şehabettin Yalçın, İnsan Yay., İstanbul 1997.  

Smith, Jane I. “Wilfred Cantwell Smith: İnanç Dünyalarını Anlamak”, İslâmiyat, Ekim‐Aralık 2000, 
c. 3, sayı: 4. 

Smith, Wilfred Cantwell. Towards a World Theology: Faith and the Comparative History of Religion, 
The Westminster Press, Philadelphia 1981. 

‐‐‐‐‐‐‐‐, The Meaning and End of Religion; A New Approach to the Religious Traditions of Mankind, 
The Macmillan Company, New York 1963. 

‐‐‐‐‐‐‐‐, Questions of Religious Truth, Charles Scribner’s Sons, New York 1967. 

‐‐‐‐‐‐‐‐, The Faith of Other Men, Monter Books, New York 1965. 

‐‐‐‐‐‐‐‐, “Idolatry in Comparative Perspective”, The Myth of Christian Uniquennes:Toward a Pluralistic 
Theology of Religions, editors: John Hick‐Paul F. Knitter, Orbis Books, Maryknoll, New York 
1994.  

Tokat, Latif. “Dini Çoğulculuk Hangi Açıdan Mümkündür?”, Milel ve Nihal, (2007), c. 4, sayı: 2, ss. 
49‐102. 

 


	w18

