
darulfunun ilahiyat, 31(2): 355–378

DOI: 10.26650/di.2020.31.2.0010
http://ilahiyatjournal.istanbul.edu.tr 

Başvuru: 04.04.2020
Revizyon Talebi: 28.09.2020

Son Revizyon: 05.10.2020
Kabul: 31.10.2020

Online Yayın: 25.12.2020A R A ŞT I R M A M A K A L ES I  / R ES EA RC H A RT I C L E

darulfunun ilahiyat

*	 Sorumlu Yazar: Emine Taşçi Yıldırım (Dr. Öğr. Üyesi), Yalova Üniversitesi, İslami İlimler Fakültesi/ Felsefe ve Din Bilimleri Bölümü, Yalova, 
Türkiye. E-posta: emine.tasci@yalova.edu.tr ORCID: 0000-0001-8520-8545

Atıf: Emine Taşçi, “İslam Felsefesinde İbadetler Ekseninde Dindarlık.” darulfunun ilahiyat 31, 2 (2020): 355–378.
https://doi.org/10.26650/di.2020.31.2.0010

Öz
Genel olarak insanın inandığı dinin emir ve yasaklarını dikkate almak suretiyle oluşturduğu bir yaşam biçimi olarak 
görülen dindarlığın inanç, ibadet ve ahlak şeklinde üç boyutunun varlığından bahsedilebilir. İslam felsefesi içerisinde 
doğrudan dindarlık kavramı ele alınmamakla birlikte ibadetlere dair ortaya konulan düşüncelerden hareketle dindarlığa 
dair bazı ip uçlarına ulaşılabilir. Bu çalışmada, eserleri içerisinde doğrudan ibadetlere dair görüş serd etmiş olan, ilk 
dönem İslam felsefesinin önde gelen düşünürlerinden bazılarına (Âmîrî, İhvân-ı Safâ, İbn Sînâ, Gazzâlî) yer verilecektir. 
Bu noktada İbn Sînâ’nın el-Keşf ‘an Mâhiyyeti’s-Salât ve Hikmeti Teşri’iha li İbn Sînâ adlı eseri başvurulacak kaynakların 
başında gelmektedir. Bu makalede, dindarlığın ibadet ve ahlak boyutlarının göz ardı edilmemesi gerektiğini ve ahlakî 
olgunluğa erişmede ibadetlerin nasıl bir fonksiyon icra ettiğini bu düşünürlerin ibadete bakışları üzerinden ortaya koymak 
amaçlanmaktadır. Bu çerçevede, dindarlığın sadece ibadet boyutunun değil, ahlakî boyutunun da önemli olduğu ve 
ibadetlerin de bu ahlakî yönü destekleyici olması gerektiği sonucuna varılabilir.

Anahtar Kelimeler
İslam Felsefesi, Dindarlık, İbadet, Ahlak

Abstract
Religiosity in general is seen as the way of life formed by taking into account the orders and prohibitions of the religion 
one believes in. It can be stated that there are three dimensions to religiosity: faith (īmān), worship (ibadah), and morality 
(akhlaq). The concept of religiosity is not directly addressed in Islamic philosophy. However, some clues about religiosity 
can be reached based on the ideas put forward regarding worship. In this study, some of the prominent thinkers (Amiri, 
Ikhwān Al-Ṣafā, Ibn Sīnā, Al-Ghazali) of early Islamic philosophy, who directly expressed their views on worship in their 
works, will be included. In this sense, the work of Ibn Sīnā called al-Kashf ‘an Mâhiyyat al-Salât wa Hikmat Tashri’iha li 
Ibn Sīnā is one of the sources to be consulted. This article aims to reveal that the worship and morality dimensions of 
religiosity should not be ignored and to reveal the function of worship in reaching moral maturity, through the views 
of these thinkers on worship. In this framework, it can be concluded that not only worship but also the dimension of 
morality is important, and that worship should support the morality aspect.

Keywords
Islamic Philosophy, Religiosity, Worship, Morality

Emine Taşçi Yıldırım* 

İslam Felsefesinde İbadetler Ekseninde Dindarlık

Religiosity within the Context of Worship in the Islamic Philosophy

This work is licensed under Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License

http://orcid.org/0000-0001-8520-8545


356

darulfunun ilahiyat 31/2

Extended Summary

It can be argued that the need to believe has arisen with the existence of man. For 
this reason, the existence of divine and nontheistic religions that meet this need can also 
be started with human history. People take into account the orders and prohibitions of 
the religion they believe in and form a lifestyle within its framework. This way of life 
is called piety. However, it is not possible to make a definition of religiosity that has 
clear boundaries and is accepted by everyone. It can be said that religiosity consists of 
three dimensions: faith, worship, and morality. Faith is a precondition of religiosity. The 
dimensions of worship and morality on the other hand, show how people reflect the 
religions in which they believe, on their lives. Differences in these levels reveal various 
types of religiosity.

Within Islamic thought, Ibn Sīnā offers some clues about religiosity by referring to 
three types of people: ‘arif, zahid, and ‘abid.1 Based on Al-Ghazali’s comments on the 
differences in religious attitudes and behaviors, it is mentioned that he classified 3 types 
of religiosity: imitative, scientific (verified), and enjoyed.2 Allport, one of the prominent 
figures in recent studies on religiosity, has made a dual classification of intrinsic-extrinsic 
religiosity. Batson made a triple classification by adding the quest to these. In current 
studies, based on Allport’s binary classification, by looking at the sincerity and nature 
of religiosity, a dual classification can also be made of pure-sincere religiosity and 
ostentatious religiosity.3 It can be stated that piety has a determining function in these 
religious classifications. However, at times it can be mentioned that religiousness is 
brought to the forefront, and morality is neglected.

It is necessary to evaluate religiosity in terms of faith, worship, and morale. Religiosity, 
which is based on faith, becomes visible through its worship and morality dimensions. 
Especially worship is the most obvious example of this visibility. However, when there is 
no integrity of the meaning or form, worship can only turn into formal movements. When 
the meaning dimension is grasped, worshipping allows people to reach moral maturity. 
For this reason, there is an important relationship between the dimensions of worship and 
morality. In other words, worshipping should support the moral dimension.

In Islamic philosophy, the concept of religiosity is not mentioned directly. However, 
some clues about it can be obtained from the comments of Islamic philosophers and 
thinkers about worship. This article aims to reveal that the worship and morality 

1	 İbn Sînâ, İşaretler ve Tenbihler (el-İşârât ve’t-tenbîhât), çev. Ali Durusoy, Muhittin Macit, ve 
Ekrem Demirli (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2005), 182-83.

2	 İlhan Topuz, “Gazali’de Dini Tutum ve Davranışlar -Dini Yaşam Biçimleri-”, Marife Dini 
Araştırmalar Dergisi 11, sy 2 (2011): 172; Gazzâlî, İhyâu ulûmi’d-dîn, çev. Ahmet Serdaroğlu 
(İstanbul: Bedir Yayınevi, 2002), 3/34-36.

3	 Ejder Okumuş, Gösterişçi Dindarlık (İstanbul: Ark Kitapları, 2005), 42-43.



Taşçi / İslam Felsefesinde İbadetler Ekseninde Dindarlık

357

dimensions of religiosity should not be ignored and reveal the function of worship in 
reaching moral maturity, through the views of these thinkers on worship.

Signifying people as believing creatures, Amiri attributes being virtuous to worshipping 
consciously and sincerely. With this assessment, Amiri clearly reveals the relationship 
between morality and worship, and he reflects his view of religiosity with his emphasis 
on sincerity. The “sincere believer” emphasis of the Ikhwān Al-Ṣafā (Brethren of Purity)4 
makes it possible to argue that the perception of piety/religiosity consists of the integrity 
of deeds and morality on the basis of faith. Ibn Sīnā, like the Ikhwān Al-Ṣafā, points to the 
characteristic of worship as a reminder and as the ensure of the continuity of the Shariah 
and emphasizes that it enhances morality and purifies the soul. As described by Ibn Sīnā, 
the “arif (wise) man” who has reached moral maturity and worship without expecting any 
benefit in return, is a good example of sincere, internalized religiosity.

Al-Ghazali expresses that worship contains divine wisdom for personal and social 
benefit. According to him, the aim is to purify both the person and the society of material 
and spiritual dirt in order to help people reach happiness. By emphasizing that worship 
must be internalized and enhancing morality in order to achieve its purpose, Al-Ghazali, 
too, points to the distinction between ostentatious religiosity and true religiosity.

As reported by Islamic thinkers, to worship is a must for pure and sincere devotion. 
They insist on sincere religiosity and materialize it with the profile of the ‘arif human. True 
religiosity can come to life when the trio of faith, worship, and morality come together 
in a person. While teaching the commandments and prohibitions of religion besides the 
formal aspects of the worship, a lot of emphasis should be placed on the fact that one 
of the most important aims is to beautify morality and people should be encouraged to 
perform worship consciously.

4	 İhvân-ı Safâ, İhvân-ı Safâ Risâleleri, çev. Abdullah Kahraman vd. (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 
2012), 1/236; İhvân-ı Safâ, Resâilü İhvâni’s-Safâ ve Hullâni’l-Vefâ (Kum: Mektebü’l-İ’lami’l-
İslamiyye, 2000), 1/346.



358

darulfunun ilahiyat 31/2

İslam Felsefesinde İbadetler Ekseninde Dindarlık

Giriş
İnanma ihtiyacı, insanın varoluşuyla eş zamanlı olarak mevcuttur denilebilir. Bu 

anlamda inanma ihtiyacına cevap veren dinlerin varlığı da insanlık tarihiyle beraber 
başlatılmaktadır. Dünya üzerinde ilahi olan ve olmayan birçok din mevcuttur. Bu 
dinlerin, kendisine inanan ve dindar diye nitelenen insanlara yönelik bazı emir 
ve yasakları vardır. Bunları ibadet ve ahlak olmak üzere iki kategoride toplamak 
mümkündür. İnsanların inandıkları dinleri hayatlarına yansıtma düzeylerine bağlı 
olarak farklı dindar insan profilleri ortaya çıkmaktadır.

Günümüzde ortaya çıkan farklı dindarlık tezahürleri, dindarlık ile ibadet 
arasındaki bağlantının nasıl olması gerektiğini, özü kavranmaksızın şekilsel 
olarak yerine getirilen ibadetlerle sınırlandırılmış bir dindarlık anlayışının eksik 
yönlerinin neler olduğunu araştırmayı gerekli kılmaktadır. Değişken ve istikrarsız 
bir tabiata sahip olan insanın, dengeli ve tutarlı karaktere kavuşmasını sağlamak, 
ilahi hakikatle olan ilişkisini sürekli hale getirmek için sistemli davranış ve 
uygulama düzeni gerekmektedir. Bu anlamda ibadetlerin, kişilik ve karaktere 
etki edip onları düzenleyen ve dengeleyen bir sistem olduğundan bahsedilebilir. 
Öngörülmüş, değişmez asli unsurlardan oluşan bir şekil ve kalıbı olan ibadetlerin 
birçoğu, sembolik bir tarzda düzenlenmekle birlikte derin manalar içermektedir. 
Mananın başka bir deyişle özün kavranmasında ibadetlerin şekli etkilidir.5 Ancak 
ibadetlerde şekil ve mana bütünlüğü sağlanmadığında “Vay o namaz kılanların 
haline ki: Onlar kıldıkları namazdan gafildirler.”6 ayetinde dikkat çekilen durum 
ortaya çıkmaktadır. Nitekim İlhami Güler’in vicdansız dindarlık başlığı altında 
yaptığı şu değerlendirmesi de dikkat çekicidir: “İbadetler, “antreman” yapmaya 
benzer; amaç, insanı yarışmaya (salih amel: adalet/dürüstlük/hakkaniyet-merhamet) 
hazırlamaktır. Günümüzde Hac-Umre ziyareti, “miting” zevkine-turizme; Namaz, 
Allah’a karşı şükran ve saygıyı ifade etme ve insanı kötülüklerden alıkoymadan, 
kendinde/kendisi için “sevap/kontür aracı”na; Oruç ise, iftar sofrasındaki nefis 
yemeklere saldırma işlevine/şehvetine dönüşmüştür.”7 Bu değerlendirme, insanın 
kişilik ve karakteri üzerinde düzenleyici ve dengeleyici, ahlakını güzelleştirici bir 
etkisi olması gereken ibadetlerin, manası kavranmaksızın sadece şekilsel olarak 
yapıldığını gösteren çarpıcı bir örnektir.

5	 Hayati Hökelekli, Din Psikolojisi (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2004), 234-235,241.

6	 Mâ’ûn 107/4-5.

7	 İlhami Güler, “‘Vicdansız Dindarlık’ Olarak Güncel Müslümanlık”, İslami Analiz, erişim 20 Şubat 
2020, http://www.islamianaliz.com/m/3500/vicdansiz-dindarlik-olarak-guncel-muslumanlik. 



Taşçi / İslam Felsefesinde İbadetler Ekseninde Dindarlık

359

“(Ey Muhammed!) Kitaptan sana vahyolunanı oku, namazı da dosdoğru kıl. 
Muhakkak ki namaz, insanı hayâsızlıktan ve kötülükten alıkoyar. Allah’ı anmak (olan 
namaz) elbette en büyük ibadettir. Allah, yaptıklarınızı bilir.”8 ayetinde bahsedilen ve 
ibadetlerin en büyüğü olan namazın insanın ahlakını güzelleştirme fonksiyonu açıkça 
zikredilmektedir. Bu anlamda namaz, insanın nefsani duygulardan arınıp kendi 
özünü keşfetmesini sağlamalıdır. Ancak kendisini dindar olarak ifade eden birçok 
insan, kıldığı namazla şekilselcilikten kurtulmak suretiyle namazını içselleştirmeyi 
başarıp kendi benliğinde böyle bir dönüşümü gerçekleştirememektedir. Bu 
sebeple ibadetlerin ahlaki olgunluğa ulaştırıcı vasıflarının tekrar hatırlanması ve 
hatırlatılmasının gerekliliği açık bir şekilde ortaya çıkmaktadır. 

Bu çalışmayla önde gelen İslam düşünürlerinin ibadetlerin gayesi ve ahlaki 
olgunlaşmadaki fonksiyonlarına dair görüşleri ele alınacaktır. Bu görüşlerden 
hareketle ibadet-ahlak ilişkisi üzerinden dindarlığa ilişkin genel bakışlarını tespit 
etmek amaçlanmaktadır. Onların ibadetler üzerinden ortaya koydukları dindar 
insan profiline dair düşüncelerini günümüze aktarmak önem arz etmektedir ki bu 
görüşlerin, gösterişçi ve şekilsel dindarlıktan kurtulma konusunda yol gösterici 
olacağı düşünülmektedir. 

İlgili literatür tarandığında dindarlıkla ilgili son dönemde farklı alanlarda birçok 
çalışma yapılmıştır.9 Bu çalışmalar arasında dindarlık pek çok açıdan ele alınmakla 
birlikte İslam düşünürlerinin ibadetler üzerinden dindarlığa nasıl baktıklarına ilişkin 
bir çalışmaya rastlanmamıştır. Bu çalışmada ilk olarak günümüzdeki dindarlık 
kavramı, boyutları ve çeşitleri konusunda bilgi verilecektir. Ardından önde gelen 
bazı İslam düşünürlerinin ibadetlere ilişkin görüşlerinden yola çıkılarak nasıl bir 
dindar insan profili çizdikleri ve dindarlık-ibadet-ahlak ilişkisine dair görüşleri ortaya 
konulmaya çalışılacaktır. İslam felsefesi çok geniş bir alan olduğu için çalışma, 

8	 Ankebut 29/45.

9	 Bunlardan bazıları şunlardır: Necdet Subaşı, “Türk(iye) Dindarlığı: Yeni Tipolojiler”, İslâmiyât 
V, sy 4 (2002): 17-40; Ali Ulvi Mehmedoğlu, Kişilik ve Dindarlık (Dindarlık Düzeyi ile Kişilik 
Özellikleri Arasındaki İlişki Üzerine Bir Araştırma) (İstanbul: Değerler Eğitim Merkezi Yayınları, 
2004); Ejder Okumuş, Gösterişçi Dindarlık (İstanbul: Ark Kitapları, 2005); Asım Yapıcı, Ruh 
Sağlığı ve Din: Psiko-sosyal Uyum ve Dindarlık (Adana: Karahan Kitabevi, 2007); Mustafa 
Öztürk, “Bilgi-Ahlâk-Dindarlık”, Diyanet Aylık Dergi, sy Ağustos (2007): 5-7; Ali Ayten, Empati 
ve Din: Türkiye’de Yardımlaşma ve Dindarlık Üzerine Psiko-sosyal Bir Araştırma (İstanbul: İz 
Yayıncılık, 2010); İbrahim Gürses, Dindarlık ve Kişilik (Bursa: Emin Yayınları, 2010); Hasan 
Kayıklık, Din Psikolojisi: Bireysel Dindarlık Üzerine (Adana: Karahan Yayınları, 2011); Zafer 
Cirhinlioğlu, Üzeyir Ok, ve Fatma Gül Cirhinlioğlu, Dindarlık Ruh Sağlığı ve Modernite (Ankara: 
Nobel Akademik Yayıncılık, 2013); Yahya Turan, Kişilik ve Dindarlık (İstanbul: Ensar Neşriyat, 
2017); Fatma Baynal, “Türkiye’de Dindarlık Üzerine Kullanılan Ölçeklere Yönelik Sorunlar ve 
Öneriler”, içinde Din Psikolojisi Güncel Durum Analizi (Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık, 
2020), 263-86.



360

darulfunun ilahiyat 31/2

ibadetlere dair doğrudan değerlendirmelerde bulunmuş olan Âmirî (ö. 381/992), 
İhvân-ı Safâ, İbn Sînâ (ö. 428/1037) ve Gazzâlî (ö. 505/1111)ile sınırlandırılmıştır. 

Dindarlık Kavramı
Dindarlık kavramının herkes tarafından kabul görmüş, sınırları belli olan bir 

tanımını yapmak mümkün görünmemektedir. Bölgeden bölgeye, kültürden kültüre, 
hatta kişiden kişiye değişen bir kavram olarak dindarlık, sözlükte, “dindar olma 
durumu, bir kimsenin dini emirlere riayet etmesi ve o doğrultuda yaşaması durumu, 
Allah ile kul arasında olan iş, ibadet ve kişinin dindarlığı,10 dini emirlere hakkıyla 
uymak11” şeklinde tanımlanmaktadır. Ayrıca bu kavram, kişinin günlük hayatında 
dinin önemine işaret etmekle birlikte, ona bağlanma ve inanma derecesini de 
göstermektedir.12 Daha genel bir tanımda ise dindarlık, yaşanan din13 veya dinin 
sübjektif ifadesi olarak görülmekte ve herhangi bir dinsel yapıya bağlılığı ifade etme 
manasında kullanılmaktadır.14 Başka bir deyişle dindarlığı, kişinin dinle kurduğu 
bağlılığın sübjektif bir ifadesi ve öznel bir deneyim olarak görmek mümkündür.15 
Özetle, ilahi bir varlığa bağlı olma bilinci olarak da görülen dindarlığı teşkil eden 
bağlılık, kişinin ahlaki ve ibadetlerle ilgili davranışlara odaklanmasını sağlamak 
suretiyle bireyin yaşantı, inanç ve kişiliği üzerinde etkili olmaktadır.16

İnanç, din ve dindarlığı bir arada düşünüp tarif edecek olursak inanç, Yüce Varlık 
ile insan arasındaki manevi bağlantıdır. Din, bu bağlantının oluşturduğu ilişkiler 
bütününü ifade etmektedir. Dindarlık ise bütün bunların bireysel hayata yansıyan 
yönünü teşkil etmektedir.17 Bu açıklamadan yola çıkarak dindarlığı, din ve inancın 
birlikteliğinin bireyde somutlaşmış hali olarak görmek mümkündür.

Çok yönlü bir kavram olması hasebiyle dindarlık, çeşitli ilmi disiplinler tarafından 
farklı bakış açıları ekseninde irdelenmiştir. Bunlardan bazılarının dindarlığı şu 
çerçeveden inceledikleri belirtilmektedir: “Din bilimleri dindarlığı, inanç esasları 

10	 Ali Seyyar, İnsan ve Toplum Bilimleri Terimleri (Ansiklopedik Sosyal Bilimler Sözlüğü) (İstanbul: 
Değişim Yayınları, 2007), 241-42.

11	 Ahmet Nedim Serinsu, ed., Dini Terimler Sözlüğü (Ankara: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 
2009), 61.

12	 Mehmet Ali Kirman, Din Sosyolojisi Sözlüğü (Adana: Karahan Kitabevi, 2016), 81.

13	 Enver Günay, “Dindarlığın Sosyolojisi”, içinde Dindarlığın Sosyo-Psikolojisi, ed. Enver Günay 
ve Celaleddin Çelik (Adana: Karahan Kitabevi, 2006), 22.

14	 Şinasi Gündüz, Din ve İnanç Sözlüğü (Ankara: Vadi Yayınları, 1998), 96.

15	 Subaşı, “Türk(iye) Dindarlığı”, 24; Ayten, Empati ve Din, 130.

16	 Cirhinlioğlu, Ok, ve Cirhinlioğlu, Dindarlık Ruh Sağlığı ve Modernite, 8.

17	 Yapıcı, Ruh Sağlığı ve Din, 23.



Taşçi / İslam Felsefesinde İbadetler Ekseninde Dindarlık

361

merkezinden açıklarken; psikoloji, birey yaşantılarına etkisi, dini bağlılığın boyutları, 
kutsallık ve dini saygı bağlamında; sosyoloji ise, dinin toplum hayatındaki işlevi ve 
dini kurum ve cemaatlere bağlılık çerçevesinde ele almaktadır.”18 Özetle söylemek 
gerekirse dindarlık, her bilim dalının genel yaklaşımı çerçevesinde farklı yönleriyle 
ortaya konulmaktadır.

Dindarlığın Boyutları
Dindarlığın boyutları, aslında dini hayatın boyutları olarak ele alınabilir. Nitekim 

günlük hayatta dinin görünen ve görünmeyen, başka bir deyişle de soyut ve somut 
olmak üzere genel olarak iki boyutundan bahsetmek mümkündür.19 İslam kültüründe 
dindarlık, dinin ilkelerine inanmak anlamındaki iman, inanılan ilkelerin birey-Allah 
ilişkisi alanını oluşturan ibadet ve birey-öteki ilişkisi manasındaki ahlak şeklinde 
üç boyuttan teşekkül etmektedir.20 İman, dindarlığın olmazsa olmazları arasında yer 
almaktadır. İbadet ve ahlak imandan sonra gelmektedir. Ancak bazen dindarlıkta 
ibadetler ön plana çıkartılıp ahlakın ihmal edildiğinden bahsedilebilir.

Müslüman denilince ilk akla gelen şeylerin başında dinde samimiyet ve dindarlık 
gelmektedir. Bunun alt boyutlarını ise inançlı olmanın ardından ibadetlere devamlılık 
takip etmektedir. Daha sonrasında ise bunun ahlaki alan başta olmak üzere dinin 
bireysel ve sosyal hayatta etkisinin hissedilmesi şeklinde kavramsallaştırıldığı 
görülmektedir.21 

Dindarlığa ilişkin bir diğer boyut da ahlaktır. Din ve dindarlık, ahlaki değerlerin 
korunmasında ve toplumsal huzurun inşasında önemli bir fonksiyon icra etmektedir.22 
Dindarlığın toplumsal davranışlar üzerinde, insanın suç işleme ve dinin kötü gördüğü 
davranışlardan uzak durmada etkisinin olduğu bir gerçektir. Nitekim yapılan birçok 
araştırmada dindarlık ile suç işleme arasında negatif bir ilişkinin; yardımlaşma ve 
paylaşma gibi davranışlarla pozitif bir ilişkinin varlığına ulaşılmıştır.23

Kısacası, dindarlığı hem inanç hem ibadet hem de ahlaki boyutuyla -davranış 
boyutu da denebilir- değerlendirmek gerekmektedir. İnancın ana zemini oluşturduğu 
dindarlık, ibadet ve ahlak boyutuyla görünür hale gelmektedir. Özellikle ibadetler, bu 
görünürlüğün en bariz örnekleridir. Ancak mana ve şekil bütünlüğü sağlanmadığında 

18	 Turan, Kişilik ve Dindarlık, 108.

19	 Kayıklık, Bireysel Dindarlık Üzerine, 192.

20	 Kayıklık, Bireysel Dindarlık Üzerine, 199.

21	 Yapıcı, Ruh Sağlığı ve Din, 33.

22	 Yapıcı, Ruh Sağlığı ve Din, 58.

23	 Ayten, Empati ve Din, 99.



362

darulfunun ilahiyat 31/2

ibadetler, sadece şekilsel hareketlere dönüşebilmektedir. Mana boyutu kavrandığında 
ise ibadetler, insanın ahlakî bir olgunluğa erişmesini sağlamaktadır. Bu sebeple 
ibadet ve ahlak boyutu arasında önemli bir ilişki mevcuttur. Başka bir deyişle 
ibadetler, ahlaki boyutu destekleyici nitelikte olmalıdır. Buna göre dindarlığın 
birbiriyle bağlantılı üç boyutu olduğunu söyleyebiliriz. 

Dindarlık Türleri, Dindarlık ve İbadet-Ahlak İlişkisi
Farklı bakış açıları ekseninde çeşitli dindarlık türlerinden bahsedilmektedir.24 

Dindarlık sınıflamalarının özsel ve nitelendirici anlayış ekseninde şekillendiği 
söylenebilir.25 İslam felsefesinde açık bir şekilde yapılmış dindarlık sınıflamasından 
söz etmek pek mümkün görünmemektedir. Ancak İbn Sînâ, bir dindarlık sınıflaması 
yapmamakla beraber şu tür insan tipine işaret etmektedir: 

“Dünya metaından ve güzelliklerinden yüz çeviren kimseye zahit; namaz kılmak, oruç tutmak 
gibi ibadetlere devam eden kimseye abid; Hakkın nurunun sürekli sırrında parlamasını dileyerek, 
düşüncesiyle ceberrut kutsiyetine yönelene arif adı özgü kılınır. Bazen bunların bir kısmı 
diğeriyle birleşir. Arif olmayan nezdinde züht bir tür muameledir: Adeta zahit, dünya metaı 
karşılığında ahiret metaını satın almaktadır. Arif nezdinde züht, sırrını Haktan meşgul eden 
şeyden arındırmak ve Haktan ve ibadetten başka her şeye karşı büyüklenmektir. Arif olmayan 
nezdinde ise züht, yine bir çeşit muameledir. Adeta o, dünyada ahirette alacağı bir ücret 
karışlığında amel eder ki o da ahirette alacağı, ödül ve sevaptır.”26

İbn Sînâ’nın yukarıda bahsettiği üç insan profili yani arif, zahid, abid ayrımı, 
doğrudan dindarlık ibaresi kullanılmasa bile İslam felsefesinde dindarlığa dair 
bazı unsurların bulunabileceği şeklinde yorumlanabilir.

Önemli İslam düşünürlerinden Gazzâlî’nin de dini tutum ve davranışlardaki 
farklılıklara dair yorumlarından yola çıkarak taklidi, ilmi (tahkiki) ve zevk alınan 
dindarlık şeklinde üçlü bir tasnif yaptığından bahsedilmektedir.27 İbn Sînâ’nın 
dindar insan tipleri ve Gazzâlî’nin düşünceleri üzerinden bir çıkarım sonucu 
oluşturulan bu sınıflandırma İslam düşünürlerinin metinlerinde günümüzdeki 
dindarlık sınıflamalarını çağrıştırıcı ibarelere rastlamanın mümkün olduğunu 
göstermektedir. Bu sebeple İslam düşünürlerinin ibadetlere bakışları ekseninde 
24	 Detaylı bilgi için bk. Kemaleddin Taş, “Dindarlığın Kriterleri Üzerine Tipolojik Bir Araştırma”, 

içinde Dindarlığın Sosyo-Psikolojisi, ed. Enver Günay ve Celaleddin Çelik (Adana: Karahan 
Kitabevi, 2006), 179. 

25	 Mehmedoğlu, Kişilik ve Dindarlık, 38; Yapıcı, Ruh Sağlığı ve Din, 21.

26	 İbn Sînâ, İşaretler ve Tenbihler (el-İşârât ve’t-tenbîhât), çev. Ali Durusoy, Muhittin Macit, ve 
Ekrem Demirli (İstanbul: Litera Yayıncılık, 2005), 182-83.

27	 İlhan Topuz, “Gazali’de Dini Tutum ve Davranışlar -Dini Yaşam Biçimleri-”, Marife Dini 
Araştırmalar Dergisi 11, sy 2 (2011): 172; Gazzâlî, İhyâu ulûmi’d-dîn, çev. Ahmet Serdaroğlu 
(İstanbul: Bedir Yayınevi, 2002), 3: 34-36.



Taşçi / İslam Felsefesinde İbadetler Ekseninde Dindarlık

363

nasıl bir dindar insan profili çizdiklerinin daha net şekilde ortaya konulması için 
günümüzde yapılan bazı dindarlık sınıflamalarından bahsetmek faydalı olacaktır. 

İlgili literatüre bakıldığında Allport ve Batson tarafından yapılan dindarlık 
sınıflandırmalarının ön plana çıktığı söylenebilir. Allport, dini kişilik yönünden 
insanları sınıflandırmak suretiyle iç-güdümlü (intrinsic) ve dış-güdümlü (extrinsic) 
şeklinde bir dindarlıktan bahsetmiştir.28 İç-güdümlü dindarlık, hayatının merkezine 
dini yerleştiren ve bütün düşüncelerin üstünde tuttuğu dine tam bir teslimiyeti içeren 
bir dindarlık olarak tanımlanmaktadır. Dış güdümlü dindarlığa gelince tehlike anında 
kişisel emniyeti ön planda tutan, faydacı ve dini olmayan amaçlara yönelebilen, iç-
güdümlü dindarlığın tam tersini teşkil eden bir dindarlık türü olarak görülmektedir.29 
Genel olarak söylemek gerekirse birey, iç-güdümlü dindarlıkta dini yaşarken; dış-
güdümlü dindarlıkta dini kendi amaçları (ilgi çekme, güvenlik, teselli, statü elde 
etme, sosyalleşme vb.) için kullanmaktadır.30 Batson tarafından bu dindarlık türlerine, 
sorgulayıcı dini yönelim yani dindarlık eklenmiştir.31 Batsonun bu eklemesiyle üçe 
çıkan dindarlık türleri, Gazzâlî’nin üçlü sınıflandırmasını çağrıştırmaktadır ki zevk 
alınan dindarlığın iç güdümlü dindarlığa; taklidi dindarlığın dış güdümlü dindarlığa 
ve ilmi (tahkiki) dindarlığın da sorgulayıcı dindarlığa tekabül ettiği söylenebilir.

Dış-güdümlü dindarlıkta, dua bir nevi Tanrı’nın gücünü kendi yararı doğrultusunda 
kullanma amacıyla yapılmakta ve bu tarz dindarlar ancak başları sıkıştığında yüce 
varlığa sığınma ihtiyacı hissetmektedirler.32 Nitekim Kur’an’ın “İnsana bir sıkıntı 
dokundu mu, gerek yan üstü yatarken, gerek otururken, gerekse ayakta iken (her 
hâlinde bu sıkıntıdan kurtulmak için) bize dua eder. Ama biz onun bu sıkıntısını 
ondan kaldırdık mı, sanki kendisine dokunan bir sıkıntı için bize hiç yalvarmamış 
gibi geçer gider...”33 ayetiyle bu tarz bir dindarlığa işaret ettiği söylenebilir. Bu aynı 
zamanda sadece cehennemden kurtulmak üzere ibadet eden ya da sadece cennete 
gitmek üzere çalışan dindar insanı hatırlatmaktadır. İç-güdümlü dindarlıkta ise dua, 
aşkın bir varlıkla kurulan bir ilişki olarak görülmekte ve bir menfaat beklenilerek 
yapılmamaktadır.34 

28	 Mehmedoğlu, Kişilik ve Dindarlık, 40; Gürses, Dindarlık ve Kişilik, 25. Bu dindarlık tanımlaması 
içsel ve dışsal dindarlık (Cirhinlioğlu, Ok, ve Cirhinlioğlu, Dindarlık Ruh Sağlığı ve Modernite, 
12.) ya da derûnî ve dış beklentiye yönelik dindarlık şeklinde çevrildiği görülmektedir (Kayıklık, 
Bireysel Dindarlık Üzerine, 197.).

29	 Mehmedoğlu, Kişilik ve Dindarlık, 40-41.

30	 Kayıklık, Bireysel Dindarlık Üzerine, 197.

31	 Ayten, Empati ve Din, 104. 

32	 Gürses, Dindarlık ve Kişilik, 28.

33	 Yunus 10/12. Ayrıca bk. Zümer 39/8, Rum 30/33, İsra 17/67.

34	 Gürses, Dindarlık ve Kişilik, 28.



364

darulfunun ilahiyat 31/2

İbadetler merkeze alınarak, dinin talep ettiği fiillerin yerine getirildiği dindarlık ve 
inancın davranışlara dönüşmediği dindarlık şeklinde genel bir sınıflama yapılmaktadır. 
Bunların da kendi içerisinde alt grupları mevcuttur.35 Bu bağlamda Müslüman Türk 
toplumunda, “ateşli dindarlar, alaca dindarlar, mevsimlik dindarlar, beynamaz 
dindarlar ve ilgisiz dindarlar”36 olmak üzere beşli bir sınıflamaya gidilmektedir. 

Güncel çalışmalarda Allport’un yaptığı ikili sınıflamadan hareketle dindarlığın 
içtenliğine, niteliğine ve samimi olup olmadığına bakılmak suretiyle ihlaslı-samîmi 
dindarlık ve gösterişçi dindarlık şeklinde ikili bir tasnif de yapılmaktadır.37 Çalışmanın 
amaçlarından biri olan dindarlıktaki ibadet ve ahlak boyutunun birlikteliğinin ne 
kadar önemli olduğunu ortaya koymak açısından bu sınıflandırma detaylı bir şekilde 
ele alınacaktır. Nitekim gösterişçi dindarlık tipi, ahlakî olgunluğa erişemeyen 
insanlarda görülebilecek bir tür olarak yorumlanabilir. 

Gösterişçi dindarlığın altında bazı psikolojik, sosyolojik ve siyasal nedenler 
yatmaktadır. Psikolojik nedenleri şu şekilde sıralamak mümkündür: Kişilik zaafı 
ve bozukluğu, kalp hastalığı, tatminsizlik, çıkar beklentisi, güvensizlik ve kendini 
gerçekleştirememe, böbürlenme, kibir ve gurur, şöhret, itibar, makam, toplumsal 
onur ve statü kazanma arzusu, özenti, öykünme ve taklit, ihlas eksikliği, övülme 
arzusu, haset, dünya sevgisi ve cimrilik, kendini beğenme ve bencillik, galibiyet 
arzusu, şüphe ve tereddüt, karakter bozukluğu, savunma mekanizmaları, paranoya, 
çelişki, korku ve korkaklık, günahkarlık ve suçluluk duygusu, aşağılık kompleksi, 
üstünlük kompleksi, kanıtlama kompleksi, bilinçsizlik.38 Bu bahsedilen nedenler 
aslında dindarlığın gereklerinin yerine getirilmemesini ve ahlakî olgunlaşmanın 
sağlanmamasını beraberinde getirmektedir. 

Gösterişçi dindarlığın sosyolojik nedenleri olarak sosyo-kültürel yapı, imaj 
ve gösteri, moda ve kıyafet, biçime ve niceliğe önem verme, farklılıkları kabul 
etme, baskı, kınama ve korku, dışlanma, tutuculuk, ailevi nedenler, meslek 
seçimi, ekonomik sebepler, toplumsal kabul görme, meşruiyet, kimlik bunalımı, 
damgalanma, ödül ve ceza, savunucu iletişim, manipülasyon, sosyal kontrolün 
etkisizliği, güvensiz ortam, sosyal tabakalar ve statü sayılabilir.39

Gösterişçi dindarlığı ortaya çıkaran bazı etmenler vardır. Bu etmenler, siyasal 
meşruiyet, oy kazanma arzusu, inanç ve düşünce özgürlüğünün bulunmaması, 

35	 Yapıcı, Ruh Sağlığı ve Din, 33.

36	 Yapıcı, Ruh Sağlığı ve Din, 34.

37	 Okumuş, Gösterişçi Dindarlık, 42-43.

38	 Okumuş, Gösterişçi Dindarlık, 110-52.

39	 Okumuş, Gösterişçi Dindarlık, 154-89.



Taşçi / İslam Felsefesinde İbadetler Ekseninde Dindarlık

365

siyasal baskı, siyasal nüfuz, kötü eğitim, egemen olanın yanında görünme kaygısı, 
liderlik veya siyasal statü kaybına maruz kalma korkusu, siyasi manipülasyon 
şeklinde ele alınabilir.40

Yukarıda zikredilen nedenlerin doğurduğu sonuçlara bakılacak olursa gösterişçi 
dindar profilleri toplumun din algısına zarar vermektedir. Nitekim psikolojik, 
sosyolojik ve siyasal nedenlere bağlı olarak meydana gelen gösterişçi dindarlık, 
iki yüzlü-çifte kişilikli insanların ve yapay ilişkilerin ortaya çıkışına zemin 
hazırlamaktadır. Bununla birlikte güven bunalımı, anomi ve yabancılaşma, sapma, 
çatışma, gösterişçi tüketimin artışı, nifak, fitne, fesat ve fısk gibi toplumsal sorunlar 
doğurmaktadır. Ayrıca bu amellerin iptali, bilgisizliğin artışı, dünyevileşme gibi 
sorunları da beraberinde getirmektedir.41 Bu zararlı sonuçları düşünüldüğünde 
dindarlığın ibadet boyutu yanında ahlakî boyutunun kesinlikle göz ardı edilmemesinin 
gerekliliği de gün yüzüne çıkmaktadır. 

Allah’a karşı bir borç ve vazife olarak algılanan ibadetler, insandaki sorumluluk 
duygusunun gelişimini sağlamaktadır. Ahlaki davranışlar ise sorumluluk şuuruyla 
yerine getirilmelidir. Bu bağlamda ibadetler, kişinin ahlaki tabiatının gelişiminde 
önemli bir rol icra etmektedir.42 Nitekim bu anlamda içerisinde eylem, hareket ve 
etkinliği barındıran ibadetler, birbirini tamamlayıcı olan ve kişilik özelliklerinin 
gelişmesini sağlayan bir eğitim programı olarak da değerlendirilebilir. 43

Dinî emir ve yasakların hikmetler içerdiği bir gerçektir. Bu hikmetler arasında 
insanı kötülüklerden uzak tutma ve onun şerefini korumak suretiyle ahlakî olgunluğa 
eriştirme zikredilebilir. İbadetler de bu anlamda hem imanı besleme hem de ahlakı 
yüceltme fonksiyonlarını gerçekleştirmede bir araç olarak görülebilir.44 Bu bağlamda 
dindarlığın içerisinde bulunması gereken unsurlar iman temelinde bilgi ve ahlaktır. 
Ahlakî boyutu ihmal edilmiş bir dindarlık şekilsel olarak dini vecibeleri yerine 
getirmek anlamına gelmekte ve samimiyetten uzak olmaktadır. Buna bilgisizlik de 
eklenince bu tarz bir dindarlık ancak taassup üretici bir vasfa haizdir.45 İbadetleriyle 
övünüp ahlakî zafiyet içerisinde olan insanlar Allah ile olan ilişkilerindeki bu 
eksiklikleri ibadetle kapatarak gösterme eğilimindedirler. Bu durum hem onlara 
hem yaşadıkları bu dindarlık şekliyle temsil ettikleri dinin başkaları tarafından 

40	 Okumuş, Gösterişçi Dindarlık, 236-47.

41	 Okumuş, Gösterişçi Dindarlık, 251-60.

42	 Hökelekli, Din Psikolojisi, 243.

43	 Hökelekli, Din Psikolojisi, 249.

44	 Enver Uysal, “Dindarlığın Ahlâkî Temeli Üzerine Bazı Düşünceler”, Uludağ Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 14, sy 1 (2005): 44.

45	 Öztürk, “Bilgi-Ahlâk-Dindarlık”, 5,7.



366

darulfunun ilahiyat 31/2

yanlış anlaşılmasına sebebiyet vermektedir. Kısacası, ahlak yönü göz ardı edilen 
bir dindarlığın kişiye ve topluma olumlu bir yönde etkisinin varlığından söz etmek 
zor görünmektedir. Aşağıda yer verilecek olan İslam düşünürlerinin ahlak temelli 
dindarlık vurgularında ibadet-ahlak ilişkisine açıklık getirilecektir. 

İslam Düşünürlerinin İbadetlere Bakışları ve Dindarlık Algıları
Tanrı-insan ilişkisi İslam felsefesinin üzerinde durduğu önemli konulardan 

biridir. Bu ilişkinin bir boyutunu yansıtan ve İslam felsefesinin özgün yanlarından 
olan nübüvvet teorisi içerisinde filozoflar tarafından peygamberliğin lüzumu, 
peygamberlerin örnek oluşu ve ibadetlerin neden gerekli olduğu irdelenmiştir. İslam 
düşünürlerinin bu konulara dair söylemlerinde dindarlığa, ibadet-ahlak ilişkisine 
dair bazı açıklamaların bulunduğu söylenebilir. Ayrıca onların, siyaset felsefesi ve 
ahlaka dair düşünceleri içerisinde özellikle erdemli insan profillerinden yola çıkarak 
dolaylı olarak ihlaslı-samimi bir dindarlığın nasıllığına dair ipuçları bulmak mümkün 
görünmektedir. Ancak bu bölümde, İslam düşünürlerinin çok geniş bir literatür 
oluşturan ahlak görüşlerinden ziyade, onların ibadetlere yönelik fikirleri üzerinden 
ortaya koyduklarını düşündüğümüz dindarlık algıları açıklanmaya çalışılacaktır. 

İlk İslam filozofu olarak tanınan Kindî’nin ibadetlere ilişkin net bir açıklamasına 
rastlanmamaktadır. Fârâbî’ye gelince, onun da ibadetlere ilişkin doğrudan bir 
değerlendirmesi bulunmamakla birlikte ahlakî yatkınlık vurgusundan kısaca 
bahsetmek faydalı olacaktır. Doğası gereği bazı eğilimler ve yeteneklere sahip 
olan insanın ahlakî gelişime yönelik bir yatkınlığı vardır. Bunu Fârâbî, doğal 
erdem/ahlakî erdem olarak ifade etmekte ve doğuştan yatkın olduğu erdemleri 
bilfiil gerçekleştirmek suretiyle adet haline getiren kimseyi ise ilâhî insan olarak 
nitelendirdiği görülmektedir.46 Enver Uysal, Fârâbî’nin bahsettiği bu ilâhî insanın, 
erdemleri gerçekleştirmede dinin rolü dikkate alındığında dindar insan olarak 
algılanabileceğini ve buradan da yola çıkarak dindarlığın temelinde ilk olarak 
doğal yatkınlık, daha sonra ise ahlakî yetkinliğin bulunduğunun söylenebileceğini 
belirtmektedir.47 Bu bağlamda Fârâbî’nin ilâhî insan nitelemesi ve peygamber-
filozof profili üzerine inşa ettiği erdemli şehrin reisiyle hakikî dindar profiline 
dair ipuçları sunduğunu söylemek mümkündür.

Fârâbî’den sonra yetişmiş bir diğer İslam filozofu Âmirî, insanın doğası gereği 
dini bir canlı olduğu (el-insanu dîniyyün bi’tab’) görüşünde olup dini kural ve 

46	 Uysal, “Dindarlığın Ahlâkî Temeli”, 48-50; Fârâbî, “Mutluluğu Kazanma (Tahsilu’s-Sa’ade)”, 
içinde Farabi’nin Üç Eseri, çev. Hüseyin Atay (İstanbul: Morpa Kültür Yayınları, 2008), 44; 
Fârâbî, “Fusûlü’l-medenî (Siyaset Felsefesine Dair Görüşler)”, içinde Fârâbî’nin İki Eseri, çev. 
Hanifi Özcan (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı, 2005), 54-55.

47	 Uysal, “Dindarlığın Ahlâkî Temeli”, 50.



Taşçi / İslam Felsefesinde İbadetler Ekseninde Dindarlık

367

şer’î modellerin, nefis ve bedenden müteşekkil olan insanın aklî nefsini yok olacak 
şeylerden baki olana yönlendirme, zulmetten nura çıkarma, hayvanlık tabiatından 
kurtarıp hikmete ulaştırma, sûflî alemden ulvî aleme yükseltme fonksiyonunun 
olduğunu belirtmektedir.48 Dini kurallara dair bu düşüncesinin yanı sıra filozof, bir 
kimsenin mutlak erdemli diye nitelenebilmesi için hikmeti elde etmesi ve ihlaslı 
ibadeti alışkanlık haline getirmesi gerektiğini düşünmektedir.49 Erdemli olmak ile 
ihlaslı, gösterişten uzak bir şekilde ibadetleri yerine getirmenin gerekliliği Âmirî 
tarafından açıkça dile getirilmekte ve gerektiği gibi yerine getirilen ibadetlerin 
ahlaklı olma yolunda insan üzerindeki etkisi de burada açığa çıkmaktadır. 

İnsanın kötü bir fiili gerçekleştirmesinin nefsini ihmal etmeye sebep olduğunu, 
bunun da onu daha kötü fiillere yöneltebileceğine dikkati çeken Âmirî, bu durumda 
kişinin aşırı pervasız olup dini değerlere, kutsala hürmet göstermemeye başlayacağını 
belirtmektedir. Böyle bir durum içerisinde bulunan kimsenin nefsi kirlendiğinden dolayı 
namaz, oruç vb. ibadetler ona yarar sağlamayacaktır. Bunun sebebi, kişi bu ibadetleri 
sürekli olarak yerine getirse bile ibadetler, tabiî bir fiil ve alışkanlık, gösteriş, şöhret, 
yalan, şekil ve merasimden öteye geçememektedir. Bu yüzden de Âmirî, bu kişinin 
ibadetinin Allah, insanlar, melekler nezdinde kabul görmeyeceğini ifade etmektedir.50 
Filozofun bu değerlendirmeleri açık bir şekilde göstermektedir ki dindar insanın erdemli 
olması, ibadetlerini samimi bir şekilde yerine getirmesine bağlanmaktadır. Kısacası, 
ibadetlerin ahlakı güzelleştirici olması gerekmekte ve bu da ibadetler bilinçli bir şekilde 
ihlasla gerçekleştirildiğinde mümkün olabilmektedir. Âmirî’nin insanı dini bir canlı 
olarak görmesi ve ihlaslı ibadet vurgusu dindarlığa bakışını yansıtıcı niteliktedir.

İbadetler meselesini detaylı bir şekilde işleyen İhvân-ı Safâ, öncelikli olarak 
emir ve yasakların nedeninden, peygamberlerin amaçlarının neler olduğundan 
bahsettikten sonra ibadetlerdeki gaye üzerinde durmaktadır. İhvân-ı Safâ’ya göre, 
Allah’ın inanan müminlere bazı şeyleri farz kılması ve bazılarını yasaklaması 
imtihan içindir. Nitekim bu farz kılınan ve yasaklanan şeyler, Allah’ın kullarını 
yükseltmek, en mükemmel hale getirmek ve son gayeye ulaştırmak üzere takdir 
ettiği sebeplerdir.51 Gönül doktorları olan peygamberler ile ilahi kanun koyucuların 
amaçları aynı olup madde denizine dalmış insanı oradan kurtarmak, oluş-bozuluş 
aleminin girdabından çıkarıp ona hakikî aleme ilişkin unuttuklarını hatırlatmaktır.52 

48	 Ebü’l-Hasan el-Âmirî, Kitabu’l-emed ale’l-ebed (Sonsuzluk Peşinde), ed. İlhan Kutluer, çev. 
Yakup Kara (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2013), 68.

49	 el-Âmirî, Kitabu’l-emed ale’l-ebed, 76.

50	 el-Âmirî, Kitabu’l-emed ale’l-ebed, 96.
51	 İhvân-ı Safâ, İhvân-ı Safâ Risâleleri, çev. Abdullah Kahraman vd. (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 

2012), 1/235; İhvân-ı Safâ, Resâilü İhvâni’s-Safâ ve Hullâni’l-Vefâ (Kum: Mektebü’l-İ’lami’l-
İslamiyye, 2000), 1/345.

52	 İhvân-ı Safâ, İhvân-ı Safâ Risâleleri, 2/111; İhvân-ı Safâ, Resâil, 2/141.



368

darulfunun ilahiyat 31/2

İbadetlerin yerleri, zamanları, mekanları ve şekilleri farklı olsa da hepsinde 
gaye aynıdır. Hac örneğini veren İhvân-ı Safâ, uyanık kalp ve arınmış bir nefis 
ile düşünen, basiretli bir göz ile bakan kimsenin bu sembollerle bezenmiş bu 
ibadetteki gayeyi yani İbrahim Halilürrahman’ın neyi kastettiğini ve amacını idrak 
etmek suretiyle kalbinin hidayete ereceğini belirtmektedir.53 “Namaz, kötülük ve 
çirkinliklerden alıkoyar.”54 ayeti üzerinden kuşların dilinden namazın gayesinin şu 
olduğu açıklanmaktadır: “Namaz, kalplerin nefret kirinden ve şüphe pisliğinden 
arınması, Yüce Allah’a halis bir niyetle yaklaşma, doğru itikat, iyiliği emretme 
kıblesine yönelme, müminlerin yararlarını gerçekleştirme/kıyam, düşmanlık ve 
kinden geri durma/kuud, tevazu ile eğilme/rüku ve secde etme, hilim, iyi kardeşlerle 
birlikte şahitlik etme/teşehhüt ve bilgisizlikten korunmaktır/teslimdir. Bu özel fiiller 
yerine getirilince namaz diye adlandırılır.”55 Bu değerlendirmede şekilsel olarak 
kılınan değil, içselleştirilen bir namaz tasavvuruna işaret edildiği söylenebilir.

Arif ile rahip arasında geçen bir konuşma örneğinde bu daha iyi anlaşılmaktadır. 
Nitekim burada ibadetlerini hakkıyla yerine getiren kimselerle hakiki dindarlığın 
profilinin çizildiğinden bahsedilebilir. Arif ve basiretli has kullar olarak nitelendirilen 
müminler, İhvân-ı Safâ nezdinde Allah’a karşı görevlerini sadakatle yerine getiren 
takva sahibi kimseler olup sürekli Allah’ı görüyormuşçasına yapıp-ettiklerinde 
kendilerini sorguya çekmektedirler.56 Rahibin, arifin “Allah’la olan ilişkin nasıldır?” 
sorusuna verdiği en kötü ilişki cevabı manidardır. Özellikle ibadetlerdeki külfete 
işaret eden rahip “Rabbimiz bize bedenlerimizi yormayı, nefislerimize eziyet etmeyi, 
gündüzleri oruç tutup geceleri ibadet etmeyi, tabiatımıza yerleşmiş olan arzuları terk 
etmeyi, baskın hevâya (nefsani arzulara) karşı çıkmayı, saldırgan düşmanla mücadele 
etmeyi, yaşamın zorluklarına razı olmayı, bela ve musibetlere sabretmeyi emretti. 
Bütün bunlarla birlikte, yolun uzunluğuna, şaşkınlık ve şüphelerin çokluğuna rağmen, 
öldükten sonra ahirette verilecek ‘ertelenmiş’ bir mükafat da vadetti.”57 diyerek 
kendi içinde bulunduğu durumu açıklamıştır. Rahibin, Allah’ın emirlerinin altında 
yatan nedeni kavrayamadığından dolayı emredilen bu ibadetleri sadece şekilsel 
olarak değerlendirdiği söylenebilir. Aynı soruyu rahip, arife sorduğunda aldığı 
cevap, hakikî dindarlığın nasıl olması gerektiği konusunda ipuçları içermektedir.

Allah’la olan ilişkisini ilişkilerin en güzeli olarak ifade eden arif, Allah’ın bütün 
kullarına yönelik olan nimet, ihsan ve iyilikleri, yaratılışındaki güzellikleri hatırlatıp 

53	 İhvân-ı Safâ, İhvân-ı Safâ Risâleleri, 2/111-112; İhvân-ı Safâ, Resâil, 2/142.

54	 Ankebut 29/45

55	 İhvân-ı Safâ, İhvân-ı Safâ Risâleleri, 2/228; İhvân-ı Safâ, Resâil, 2/328.

56	 İhvân-ı Safâ, İhvân-ı Safâ Risâleleri, 1/231; İhvân-ı Safâ, Resâil, 1/338.

57	 İhvân-ı Safâ, İhvân-ı Safâ Risâleleri, 1/231-232; İhvân-ı Safâ, Resâil, 1/338-339.



Taşçi / İslam Felsefesinde İbadetler Ekseninde Dindarlık

369

dünya ve ahiret nimetlerinin kıyaslamasını yaparak açıklamaktadır. Kullarına bir 
lütuf olarak gönderilen peygamberler vasıtasıyla ahiret yolunu gören müminler 
için ibadetler bir ağırlık değildir. Nitekim arifin gözüyle ibadetler, bir bağış, nimet, 
izzet ve şeref olup kulun Allah’ı zikretmeye ehil olduğunu gösteren bir işarettir.58

İhvân-ı Safâ, kuşlar ile Iraklı bir İbrani arasında geçen bir münakaşayı dile 
getirmektedir. Kendisini efendi, kuşları ise köle olarak gören adama kuşların 
dilinden cevap vermektedir. Kuş, kendilerine farz olmayan ibadetlerden yola çıkarak 
bu ibadetlerin kişide eksik olan ahlakî noksanlıkları gidermek, onu kötülük ve 
çirkinliklerden alıkoymak üzere farz kılındığını ifade etmektedir. Oruç ve namaz, 
gıybet, çirkin söz, laf taşıma, oyun ve eğlence gibi günahların bağışlanması için 
farz kılınmıştır. İbadetler bu günahlardan dolayı hastalanan nefislerin tedavisi 
için kullanılmaktadır. Zekat ve sadakaya gelince verme konusunda cimriliğin 
ve mal biriktirmenin, çalmanın önüne geçmek üzere farz kılınmıştır. Bayram ve 
cuma namazları ise ahlakın güzelleşmesi, yardımlaşmanın artması ve birbirinden 
uzaklaşan insanlar arasındaki dostluğu pekiştirmek üzere emredilmiştir. Nitekim 
bu vesileyle dostluk ve kardeşlik sayesinde sevgi bağları kuvvetlenecek ve bu da 
işlerin iyileşmesini sağlayacaktır. Bunun sonucu olarak ise iyileşen işler vesilesiyle 
ülkelerde iyilik hakim olacak, bu da alemin iyilik ve bekasını temin edecektir.59 
Kuşların diliyle anlatılan ibadetlerdeki gayelerde ahlak vurgusu açık bir şekilde 
ortaya çıkmaktadır. 

İhvân-ı Safâ’nın amel ve ahlakıyla samimi ve sadık mümin vurgusu60 dindarlık 
algısının iman temelinde amel ve ahlak bütünlüğünden oluştuğunu söylemeyi mümkün 
kılmaktadır. Ayrıca İhvân-ı Safâ’nın ibadetlere ilişkin detaylı değerlendirmeleri 
göstermektedir ki şekilsel ve sembolik ibadetlerin arkasındaki hikmeti kavramak 
gerekmektedir. Kuşların diliyle de ifade edildiği üzere ibadetler, nefsi kötülüklerden 
arındırıcı, ahlakı güzelleştirici, unutulan hakikî alemi hatırlatıcı, toplumsal düzeni 
tesis edici, iyiliğin hakim olmasını sağlayıcı olmalıdır. Bu şekilde yerine getirilen, 
ahlakî olgunlaşmayı sağlayıcı ibadetler ile hakikî dindarlık gerçekleştirilmiş olmakta 
ve Allah ile insan arasındaki ilişki en iyi düzeye getirilebilmektedir. 

İbadetler konusunu detaylı bir şekilde işleyen filozoflardan bir diğeri de hiç 
kuşkusuz İbn Sînâ’dır. Filozof, peygamberin koyduğu yasaları ve insanlar arasındaki 
maslahatları gözetici şeyleri iyi bir şekilde düzenlemesinin gerekliliğine işaret 
etmektedir. Bunun da insanların Yaratan’ı ve ahireti bilmedeki devamlılıklarını 
sağlamakla gerçekleşebileceğini açıklamaktadır. Nitekim aralıklarla tekrarlanan bazı 

58	 İhvân-ı Safâ, İhvân-ı Safâ Risâleleri, 1/232-233; İhvân-ı Safâ, Resâil, 1/339-342.

59	 İhvân-ı Safâ, İhvân-ı Safâ Risâleleri, 2/225-228; İhvân-ı Safâ, Resâil, 324-29.

60	 İhvân-ı Safâ, İhvân-ı Safâ Risâleleri, 1/236; İhvân-ı Safâ, Resâil, 1/346.



370

darulfunun ilahiyat 31/2

fiil ve ameller sayesinde, peygamber vefat ettikten sonra bile bu konuda insanlarda 
bir unutkanlığın hasıl olmasının önüne geçilmiş olmaktadır.61 Allah’a yakınlaştırıcı 
bu fiiller, farz kılınmış ibadetler olup bunlardan bazıları hareketlerle veya başka 
hareketlere sebep olmakla uyarıcı niteliği taşımaktadırlar. Namaz, harekete; oruç 
ise hareketsizliğe örnek olarak verilebilir.62 Ayrıca İbn Sînâ’ya göre peygamberlerin 
Allah’a ibadeti zorunlu kılmaları ilahî inâyetin bir gereği olup ibadetlerin bu 
anlamda yasa ve şeriatın sürekliliğini sağlayıcı toplumsal boyutunun yanı sıra nefsin 
arınmasını sağlamak suretiyle Allah’a yaklaştırıcı bireysel boyutu da mevcuttur.63 
Bu anlamda İbn Sînâ’nın, dinin devamını sağlama, ahlakı güzelleştirme, nefsi 
arındırma ve ebedi mutluluğu kazandırmadaki rollerine işaret ederek ibadetleri 
farklı açılardan temellendirdiği görülmektedir.64

İbn Sînâ nezdinde kanun koyucu vasıtasıyla adalete davetin sürekliliği ve bunun 
ibadetler aracılığıyla yinelenmesi; hikmet, rahmet ve nimetin bir göstergesidir. 
Mabud’u hatırlatıcı olan ibadetlerin tekrar edilmesiyle hatırda tutmanın sürekliliğini 
sağlanmak üzere farz kılınan ibadetlerin dünyada büyük yararı, ahirette ise mükafatı 
vardır. Bununla birlikte filozofa göre yüzlerini Allah’a çeviren ve her şeyi beklentisiz 
bir şekilde yapan arifler için ise özel bir menfaat söz konusudur.65 Ayrıca İbn 
Sînâ’nın arifleri ibadetler noktasında bir model olarak sunduğu, onları Allah’ı bilen 
ve nefsini arındırmış seçkin insanlar diye tasvir ettiği söylenebilir. Arif insan profili, 
bir anlamda ibadetlerle hedeflenen şeyin nasıl gerçekleşeceğinin, yani ibadetler 
aracılığıyla Tanrı-insan ilişkisinin mükemmel bir şekilde nasıl kurulacağının somut 
örneğini teşkil etmektedir.66

İbn Sînâ, “Ben cinleri ve insanları, ancak bana kulluk etsinler diye yarattım.”67 
ayetini yorumlamakta ve liya’büdün kelimesinin liya’rifun şeklinde tevile gerek 
olmadığını, ibadetin marifetullah, yani Allah’ı bilmek olduğunu dile getirmektedir.68 

61	 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, çev. Ekrem Demirli ve Ömer Türker (İstanbul: Litera 
Yayıncılık, 2005), 191.

62	 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, 191-92.
63	 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, 194; İbn Sînâ, en-Necât (Felsefenin Temel Konuları), çev. 

Kübra Şenel (İstanbul: Kabalcı Yayıncılık, 2013), 282.

64	 Ayşe Sıdıka Oktay, “İbn Sînâ Düşüncesinde İbadet ve Tanrı-Alem İlişkisi Bakımından Değeri”, 
c. I (Uluslararası İbn Sînâ Sempozyumu Bildirileri, İstanbul: İstanbul Büyük Şehir Belediyesi 
Kültür A.Ş., 2008), 137.

65	 İbn Sînâ, İşaretler ve Tenbihler, 183-84.

66	 Oktay, “İbn Sînâ Düşüncesinde İbadet”, 146-47.

67	 Zariyât 51/56

68	 İbn Sînâ, Namaz Hakkındaki Görüşleri, çev. M. Hazmi Tura (İstanbul: Bürhaneddin Matbaası, 1942), 
15; İbn Sînâ, “el-Keşf an mahiyyeti’s-salat ve hikmetu teşriiha: Mahiyyetü’s-salat”, içinde Câmiü’l-
bedai’: Yahtevi ala resâili’ş-Şeyh er-Reis İbn Sînâ (Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2004), 11.



Taşçi / İslam Felsefesinde İbadetler Ekseninde Dindarlık

371

Ayeti bu şekilde yorumlayanlar, liya’büdûn diye nazil olmadaki ince manayı ise 
muteber olan ve istenen marifetullahın ibadetlerden husule gelmesi gerektiği 
şeklinde açıklamaktadırlar.69 Bu bağlamda ibadet, beşeri şeylerden soyutlanmış, 
beşeriyetten kaynaklanan bulanıklıklardan uzaklaşmış, temiz bir kalp ile hak dışında 
bütün her şeyden ruhu azade etmek suretiyle Vacibu’l-Vücudu bilmek olarak tarif 
edilmektedir.70 Bu anlamda namazın hakikati, Allah’ın varlığının kendi zatından 
ve bir olduğunu, zatı ve sıfatlarıyla her türlü noksanlıktan münezzeh olduğunu 
bilmek ve kılınan namazı ihlas ile kılmaktır.71

Namaz ibadetine ayrı bir önem veren İbn Sînâ, namaza dair detaylı bilgilendirmeye 
el-Keşf ‘an Mâhiyyeti’s-Salât ve Hikmetu Teşri’iha li İbn Sînâ adlı eserinde yer 
vermektedir. İbn Sînâ, namazı “ibadetlerin bir bakıma en üstünü, sahibine (kılana) 
Allah’a hitap eden, O’na yakaran, O’na yönelen ve önünde duran kimse olma 
zorunluluğunu yükleyen ibadet”72 şeklinde açıklamaktadır. O, mahlukat içerisinde 
ilâhî hitaba ehil ve akil kılınanın insan oluşundan bahsettikten sonra bu risaleyi 
yazma gayesini zahirî olarak emredilen namaza ve onun asıl istenilen batınî yönüne 
işaret etmek şeklinde açıklamaktadır.73 Nitekim namazı, “(nefs-i nâtıka)nın ecramı 
felekiyyeye benzemesi ve ebedî; (sevab) talebi için (hakkı mutlak)a tapınması”74 
diye tarif etmektedir. Namazın dinin direği olduğuna dair hadisi aktaran İbn Sînâ’ya 
göre din, insanın şeytanî bulanıklıklardan, beşerî hatıralardan temizlemesinin yanı 
sıra, emel ve arzulardan, kötü garazlardan yüz çevirmesini sağlamaktadır. Namaz 
ise Yüce Mabud’a yani İlk İllet’e kulluk manasına gelmektedir.75

Namazı zahir ve batın olmak üzere iki kısma ayıran İbn Sînâ’ya göre zahirî 
namaz, imanın kökü ve kaidesi olarak görülen, şer’an kılınması farz, keyfiyeti 
açıklanmış, vakitleri belirli olan namazdır. Batınî namaza gelince filozof bunu, 
bütün arzulardan uzaklaşmış, temizlenmiş bir nefis ve halis, safî bir kalp ile 
hakkı müşahede etmek diye tarif etmektedir. Nitekim Peygamber efendimizin 
“Namaz kılan kimse Rabbine münacat eder yani Rabbine gizlice niyazda bulunur”76 
mealindeki hadisinde bahsedilen namazın da bu olduğunu söyleyen filozof, bunun 
cismanî uzuv ve hissi lisanla olamayacağını dile getirmektedir.77

69	 2 nolu dipnota bkz. İbn Sînâ, Namaz, 15.

70	 İbn Sînâ, Namaz, 15-16; İbn Sînâ, “el-Keşf an mahiyyeti’s-salat”, 11.

71	 İbn Sînâ, Namaz, 16; İbn Sînâ, “el-Keşf an mahiyyeti’s-salat”, 11-12.

72	 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, 192.

73	 İbn Sînâ, Namaz, 5-6; İbn Sînâ, “el-Keşf an mahiyyeti’s-salat”, 7.

74	 İbn Sînâ, Namaz, 14; İbn Sînâ, “el-Keşf an mahiyyeti’s-salat”, 11.

75	 İbn Sînâ, Namaz, 15; İbn Sînâ, “el-Keşf an mahiyyeti’s-salat”, 11.

76	 Buhârî, Salât, 33.

77	 İbn Sînâ, Namaz, 17,19-20; İbn Sînâ, “el-Keşf an mahiyyeti’s-salat”, 13-15.



372

darulfunun ilahiyat 31/2

İbn Sînâ, namazın iki kısmı üzerinden Ankebut suresinin 45. ayetini bu bağlamda 
yorumlayarak namazın; zahiriyle bu alemde yaşadığı zaman zarfında kişinin 
afetlerden korunmasını ve muhafaza edilmesini, özellikle batınî yönüyle ise Allah’ın 
birliğini bilen nefs-i nâtıkanın Rabbinden nefsini kemale erdirmesini ve saadetini 
tamamlamasını niyaz etmesi ve yalvarması olarak görmektedir. O, namazı bâtın-ı 
hakikîyle kılmayı başaran kimsenin hayvanî kuvvelerden, ona tabi olan şeylerden 
kurtulup aklî derecelere yükselebileceğini, ezelî sır ve manalara vakıf olabileceğini 
belirterek ayette işaret edilen namazın da bu olduğunu söylemektedir.78 

Hem yüce hem de süfli alemden unsurlar taşıyan, yani nefs-i nâtıkası yanında 
bitkisel ve hayvanî nefisten müteşekkil olan insanın namaz ibadetine karşı 
göstereceği tembelliğin kabul edilemeyeceği ifade edilmektedir. Nitekim namaz, faal 
akıldan feyzin akmasını, azaptan korunmayı, bedenin arzularından kurtulmasını ve 
isteklerine ulaşmasını sağlamaktadır. Faal aklın feyzinden bu anlamda mahrum kalan 
kimse ise şerre ve fenalığa düşmekte ve yırtıcı hayvanlardan daha aşağı seviyeye 
inmektedir. Ancak arzu ve heveslerini aklın kontrolüne almayı başaran, ruhanî 
kuvvesini cismanî kuvvesi üzerine hakim kılan, süflî alemin meşguliyetlerinden 
ve takıntılarından sıyrılmayı başaran kimse hakikî kul olabilmektedir. İşte nefsi 
temiz ve pak olan bu kula hakikî, halis namaz şiddetle farz olmakta ve ibadetinde 
karşılaştığı güçlükler katlandığında o, en yüksek iyiliklere ve ahiretteki bütün 
saadetlere ulaşma imkanı bulmakta, yani iki dünyada da mutluluğa erişebilmektedir. 
Filozof, namazın zahirine karşı tembellik göstermemek ve batınını da ihmal 
etmemek gerektiğini dile getirmektedir.79 

Her ibadetin övülmüş adap ve usûlünün yasa yapılması gerektiğine dikkatleri 
çeken filozof, bu fillerle amaçlanan; sıradan insanların Allah ve ahireti hatırlamaları, 
yasa ve şeriatlere uymayı sürdürmelerini sağlamaktır. İbadetler vesilesiyle kalıcı 
hale getirilen hatırlatmalar olmasaydı bunlar bir iki asır içerisinde unutulabilirdi. 
İbadetler sadece bir hatırlama değildir, aynı zamanda ahirette nefisleri arındırmada 
insanlara yardımcı olan fiillerdir.80 Bununla birlikte nefsi arındırmada halis niyetin 
önemine vurgu yapan İbn Sînâ, nefsin arzularını bastırmada bedeni ibadetlerin daha 
güçlü etkisinin olduğundan bahsetmektedir. Kısacası, kaba-hayvanî duyguların 
üstesinden gelmede nefse zor gelen dini ibadetlerin gerekliliği vurgulanmaktadır. 
Ayrıca dini hayata bağlılığını devam ettiren nefsin faziletlere ulaşıp melekleri 
andıracak bir düzeye erişebileceği düşünülmektedir.81

78	 İbn Sînâ, Namaz, 22-24; İbn Sînâ, “el-Keşf an mahiyyeti’s-salat”, 16.

79	 İbn Sînâ, Namaz, 25-26; İbn Sînâ, “el-Keşf an mahiyyeti’s-salat”, 17.

80	 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, 193.

81	 İbn Sînâ, Mutluluk ve İnsan Nefsinin Cevher Olduğuna Dair On Delil (Risâle fi’s-se’âde ve’l-
huceci’l-’aşere) (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2011), 95.



Taşçi / İslam Felsefesinde İbadetler Ekseninde Dindarlık

373

İbadetler konusunda da amme ve hassa ayrımına giden filozofa göre seçkinlerin 
bu fiillerden yani ibadetlerden elde edecekleri faydanın büyük bir kısmı ahirettedir. 
Ahiretteki mutluluk, nefislerin arındırılmasıyla elde edilebilmekte, bu da ahlak 
ve melekeler vasıtasıyla hasıl olmaktadır. Ahlak ve melekelerin elde edilmesi ise 
nefsin beden ve hislerden yüz çevirmesini sağlayan ve ona kaynağını hatırlatan 
fiiller sayesindedir.82 

İbadetlerin mutluluğa ulaştırmadaki fonksiyonu üzerinde de duran İbn Sînâ, 
şunları söylemektedir: “Erdemlerin esası ve kökü; aziz ve celil olan Allah’ın 
ululuğunu uzun uzadıya düşünerek O’na dönmektir. Çünkü kim O’nu düşünürse; 
O, yüce inâyetini onun üzerine seriverir. Sonra O’nun elçiliğini bize tebliğ etmiş 
ve dinini göstermiş̧ olan peygamberine saygı duymamızdır. Sonra da, onların 
getirmiş oldukları oruç, namaz ve sair iyi davranışlar gibi şeriata ilişkin eylemlere 
sarılmaktır. Çünkü bunlar, yüceliklerini Rabb’ına yaklaştıran ve O’nun katında 
makam elde ettiren davranışlardır ki, bu, mutluluğun zirvesidir.”83 Kısacası, ebedî 
mutluluğun elde edilmesini, insanın dünya hayatındaki iyi ve güzel davranışlar ile 
Allah’ı bilme ve nefsi arındırmaya bağlayan İbn Sînâ, bunları gerçekleştirmede 
ibadetlerin önemli bir fonksiyon icra ettiğini ortaya koymakta, aynı zamanda 
Allah’ın neden kendisine ibadet etmemizi istediğini de açıklamaktadır.84

İbn Sînâ, ibadetler konusunu ayrıntılı bir şekilde incelemiş, ilahî hitaba mazhar 
olan insanın bu konuda tembellik göstermemesi gerektiğini belirtmiştir. İbadet 
etmenin bir anlamda Allah’ı bilmek olduğunu da vurgulayan filozof, zahirî ve 
batınî namaz ayrımıyla ibadetlerdeki iki boyutluluğa dikkatleri çekmektedir. Her iki 
yönü de ihmal etmeyerek hakikî namaz kılan kimsenin nefsini arındırıp mutluluğa 
erişebileceğini belirtmektedir. Özetle söylemek gerekirse İbn Sînâ da İhvân-ı Safâ 
gibi ibadetlerin hatırlatma ve şeriatın sürekliliğini sağlama yönüne işaret etmekte 
ve ahlakı güzelleştirici, nefsi arındırıcı olduğunu vurgulamaktadır.

Hüccetü’l-İslam olarak tanınan Gazzâlî’ye gelince o, ibadet etmeyi insanın, 
kendinden üstün olan bir varlığa bağlılığını göstermek üzere doğuştan kendisinde 
bulunan tabiî bir özellik olarak görmektedir. Allah’ın ibadetlerin nuru ile kalpleri 
imar ettiğinden85 ve ibadetlerden hedeflenen gayenin kalbe tesir edip onu düzeltmek 

82	 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, 193.

83	 İbn Sînâ, “el-Ahlak”, içinde İbn Sînâ’nın Şimdiye Kadar Bilinmeyen Bir Ahlak Risalesi, çev. 
Bekir Karlığa (y.y., t.y.), ar.35, tr.81-82.

84	 Oktay, “İbn Sînâ Düşüncesinde İbadet”, 138, 141.

85	 Gazzâlî, İbadetlerin Ruhu (İhya’dan Seçmeler), çev. Muhammed Çoşkun, Timaş yayınları; 2987 
(İstanbul: Timaş Yayınları, 2013), 11.



374

darulfunun ilahiyat 31/2

olduğundan86 bahseden Gazzâlî, Allah’ın kullarının ibadetine ihtiyacı olmadığını 
dile getirmekte ve kullarını ibadetlerle mükellef kılmasının sebebini, onların 
ahlakını güzelleştirmek, onları affına ve mağfiretine yaklaştırmak, gazabından 
ve azabından uzak tutmak olduğunu açıklamaktadır. Ayrıca o, kulun ibadetlerini 
hakkıyla yerine getirdiğinde faydasını da o derece göreceğini söylemektedir.87 
Bununla birlikte Gazzâlî, günah işleyip kirlenen bir kimsenin ibadetinin değerinin 
olmayacağını da hatırlatmaktadır.88

Düşünür, ibadetlerin yapılması gerekenler ve terkedilmesi, kaçınılması gerekenler 
olmak üzere ikiye ayrıldığını söylemektedir. İlk kısmına her türlü ibadet girerken; 
ikinci kısmı günahlardan kaçınmak, yani takva oluşturmaktadır. Bu anlamda ikinci 
kısmın öncelikli olduğuna dikkatleri çeken Gazzâlî, dinin özüne nüfuz edemeyenlerin 
bu birinci kısmı, dinin özünü kavrayanların ise ikinci kısmı gerçekleştirmeye 
çalıştıklarını ifade etmekte ve günahlardan el çekme manasına gelen ikinci kısmın 
daha mühim olduğunu dile getirmektedir. Her ikisini de bir arada toplamayı 
başaranın selamete ereceğini belirten düşünür, gecesini namazla gündüzünü oruçla 
geçiren kimse eğer ki insanları incitmeye devam ederse, yaptığı bu ibadetlerin 
ona bir faydası olamayacağına değinmektedir.89 Gazzâlî’nin bu değerlendirmeleri 
ibadet-ahlak bütünlüğünün ne kadar önemli olduğuna bir işaret olarak görülebilir.

Gazzâlî’nin zahirî ve batınî amel tasnifi de dikkat çekicidir. O, bunların birbirine 
bağlı olduğunu dile getirmekte ve ihlas, riyâ, kendini beğenmişlik gibi, batınî 
amellerin zahirdeki ameller üzerinde etkili olduğunu ve onları ıslah edebileceği 
gibi bozabileceğine de işaret etmektedir.90 Ayrıca “günah işlemeye, zulmetmeye 
devam eden bir kimse nasıl Allah’a ibadet ettiğini söyleyebilir?”91 diye sorarak 
ibadetlerin güzel davranışlarımızı artırıcı ve kötü davranışları yok edici olması 
gerektiğini vurgulamaktadır.

İbadetler, kişiyi hayvanî ve şehvanî arzulardan, azdırıcı ve saptırıcı duygulardan 
kurtarıp meleklik alemine yükselmesini sağlayan faydalara haizdir. İbadetin şuuruna 
varmış bireylerden teşekkül eden toplumda ilahî düzenin yansımasını görmek 
mümkündür ve bu toplulukta birlik, beraberlik, yardımlaşma ve fedakarlık gibi 

86	 Gazzâlî, İhyâ, 3/136.

87	 Gazzâlî, Arifler Yolu (Minhacü’l-Arifin), çev. Yaman Arıkan (İstanbul: Elifbe Yayınları, 1981), 
32-33.

88	 Gazzâlî, Abidler Yolu (Minhac’ül abidin), çev. Yaman Arıkan (İstanbul: Yaylacık Matbaası, 
1968), 9.

89	 Gazzâlî, Abidler Yolu, 127-28.

90	 Gazzâlî, Abidler Yolu, 20.

91	 Gazzâlî, Abidler Yolu, 28.



Taşçi / İslam Felsefesinde İbadetler Ekseninde Dindarlık

375

güzel hasletler yaygındır.92 Tam bir şuurla, yani bilerek, anlayarak yapılan ibadet, 
kişinin ahlakını güzelleştirir. Kişide bu tarz bir dönüşümü gerçekleştirmeyen, yani 
ruhu temizlemeyen, kalbi yüceltmeyen ve ahlakı yükseltmeye katkısı olmayan 
ibadet, şuursuzca yapılan özel hareketten öteye geçmez, herhangi bir değeri ve 
önemi olmadığı gibi, kutsal bir vazife olarak da addedilmez, bir adetten öteye 
geçemez. Ayrıca böylesi bir ibadetin kişiye hiçbir faydası olmaz ve bu başkalarını 
kandırmak için yapılan gösterişten başka bir şey değildir. Kime ve nasıl ibadet etmesi 
gerektiği bilincinde olan insan için ibadetler, ahlakı güzelleştirici bir fonksiyon 
icra etmektedir.93 

İbadetlerin kişisel ve sosyal faydaları sağlayıcı ilahi hikmetler içerdiğini söyleyen 
Gazzâlî, ibadetlerde insanları selamete, saadete ve insanca yaşamanın mutluluğuna 
ulaştırmak üzere hem kişiyi hem de toplumu maddî ve manevî kirlerden arındırma 
amacı güdüldüğünü ifade etmektedir.94 Ayrıca o, her ibadetin bir zahirî bir de batınî 
yönünün, yani kabuk ve özünün varlığına işaret etmekte95 ve insanın ibadetin özünü 
ihmal etmemesinin gerekliliğini vurgulamaktadır. İbadetlerin içselleştirilmesi, 
amacına ulaşması için ahlakı güzelleştirici olması gerektiğini vurgulayarak Gazzâlî, 
gösterişçi dindarlık ile hakikî dindarlığın ayırıcı noktasına da işaret etmiş olmaktadır. 

Sonuç
Dindarlık kavramı tanımlanması çok güç bir kavram olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Bu güçlüğe rağmen farklı disiplinler, bu kavramı kendi bakış açıkları ekseninde 
açıklamaya çalışmışlardır. Dindarlığın inanç, ibadet, ahlak olmak üzere üç 
boyutundan bahsetmek mümkün görünmektedir. Bu üç boyutun hiçbirinin ihmal 
edilmemesi gerekmektedir. İbadetler, en çok göz önünde bulundurulan ve dindarlığın 
yansımasının somut örnekleri arasında görülen boyutu teşkil etmektedir. Gerçek-
şekilsel, tahkiki-taklidi, ihlaslı-gösterişli, iç güdümlü-dış güdümlü dindarlık 
ayrımlarında ibadetlerin belirleyici bir fonksiyona sahip olduğunu söylemek 
mümkündür. 

Dinin emrettiği ibadetlerdeki asıl gayenin göz ardı edilmemesi gerekmektedir. 
Nitekim şekilsel olarak gerçekleştirilen ve birçok sembolik yönü olan ibadetlerin 
insanın ahlakını güzelleştirmesinin gerekliliği İslam düşünürleri tarafından açıkça 
dile getirilmiştir. İnsanı dini bir canlı olarak ifade eden Âmirî, erdemli olmayı 

92	 Gazzâlî, Büyük İslam Dini: İman Prensipleri İslam Düşüncesi ve Ahlakı, çev. Abdullah Aydın 
(İstanbul: Dilek Matbaası, t.y.), 187.

93	 Gazzâlî, Büyük İslam Dini, 188.

94	 Gazzâlî, Büyük İslam Dini, 190.

95	 Gazzâlî, İbadetlerin Ruhu, 106.



376

darulfunun ilahiyat 31/2

ibadetleri bilinçli ve ihlaslı bir şekilde yerine getirmeye bağlamaktadır. İhvân-ı 
Safâ’ya göre ise dini emir ve yasaklar bir hatırlatma, insanı yüceltme, son gayeye 
ulaştırma amacını taşımaktadır. İbadetlere gelince sadece şekilsel olarak değil, 
özümsenerek gerçekleştirilmesi gerekmektedir. Aksi takdirde ibadetler, bir külfet 
olarak görülüp Allah-insan arasındaki ilişki doğru bir şekilde kurulamaz. Nitekim 
İhvân-ı Safâ, ibadetlerin farz kılınış gayesinin kişideki ahlaki noksanlıkları giderme, 
onu kötülüklerden uzaklaştırma olduğuna dikkati çekmekte ve bunun da ancak 
samimi bir şekilde yerine getirildiğinde mümkün olabileceğini ifade etmektedir. 
Dindar insan, arif profilinde olduğu üzere, sadık bir mümin olup ibadetleri bilinçli 
bir şekilde yerine getiren ve bu vesileyle de ahlakî olgunluğunu en üst seviyeye 
çıkarmaya çalışan kimse olarak karşımızda durmaktadır.

İbn Sînâ’nın ibadetlerin dinin devamlılığını sağlayıcı, nefsi arındırıcı, ahlakı 
güzelleştirici fonksiyonları üzerinden bir dindarlık anlayışı ortaya koyduğundan 
bahsedilebilir. Ondaki ibadetleri herhangi bir menfaat beklemeksizin gerçekleştiren 
ve ahlakî olgunluğa erişmiş olan “arif insan” profili, samimi, içselleştirilmiş 
dindarlığın nasıllığına güzel bir örnektir.

Gazzâlî’ye gelindiğinde o, insanın ibadetle mükellef kılınmasının sebebinin 
ahlakını güzelleştirmek, Allah’ın rahmetine erişip gazabından korunmak 
olduğunu ifade etmektedir. Şuursuzca yapılan bir ibadetin insana hiçbir faydasının 
olmayacağına da işaret eden düşünür, ibadetlerin ahlakı güzelleştirmesi gerektiğini 
vurgulamaktadır.

İbadetlerdeki asıl amacın insanın kendi özüne yönelmesi, onda potansiyel olarak 
bulunan ve Fârâbî’nin “doğal erdem” adını verdiği niteliğin ortaya çıkmasını 
sağlamak olduğu unutulmamalıdır. Bu anlamda dini ritüellerin, Allah’a ulaşmayı, 
ebedî mutluluğa erişmeyi sağlayıcı yönlerinin gün yüzüne çıkarılması gerekmektedir. 
Bu anlamda ibadetler bir araç olup, amaç kişinin kendini tanımak, iyi yönlerini 
artırmak, kötü yönlerini törpülemek suretiyle Allah’a yönelmesidir. Bunun idrakine 
varamayanlar için ibadetler, maalesef ki belirli hareketlerle sınırlı kalacak, bireyde 
bir değişim ve dönüşüm gerçekleştiremeyecektir. 

Sonuç olarak İslam düşünürleri nezdinde ibadetlerin, samimi ve ihlaslı dindar 
olabilmenin olmazsa olmazlarından olduğu söylenebilir. Ancak sadece şekilsel olarak 
gerçekleştirilen ibadetlerin insana hiçbir faydası olmayacağı da unutulmamalıdır. 
İbadetlerin ahlakı güzelleştirmesi, insanı kötülüklerden koruması gerekmektedir. 
Samimiyetle, ihlasla ve hakkını vererek yerine getirilen ibadetler, kişiye hem 
Allah ile en üst düzeyde iyi bir ilişki kurma şansını hem ebedi mutluluğa erişme 
imkanını sunmaktadır. Kısacası, hakikî dindarlık, iman, ibadet ve ahlak üçlüsünün 
bir insanda bir araya gelmesiyle hayat bulabilir. İslam düşünürlerinin ibadet vurguları 



Taşçi / İslam Felsefesinde İbadetler Ekseninde Dindarlık

377

da göstermektedir ki samimi dindarlığın vazgeçilmez unsurları arasında ahlakı 
besleyici ibadetler yer almaktadır. 

İslam düşünürlerinin ısrarla vurguladıkları ve arif insan profili ile somutlaştırdıkları 
samimi dindarlık toplumda yaygınlaştırılmalıdır. Dinin emir ve yasakları öğretilirken 
ibadetlerin şekilsel yönlerinin yanı sıra, ibadetlerle amaçlanan en önemli şeylerden 
birinin ahlakı güzelleştirmek olduğu gerçeğinin üzerinde çokça durulmalı ve insanlar, 
ibadetlerini bilinçli bir şekilde yerine getirmeye teşvik edilmelidir. 

Hakem Değerlendirmesi: Dış bağımsız.
Çıkar Çatışması: Yazar çıkar çatışması bildirmemiştir.
Finansal Destek: Yazar bu çalışma için finansal destek almadığını beyan etmiştir.

Peer-review: Externally peer-reviewed.
Conflict of Interest: The author has no conflict of interest to declare.
Grant Support: The author declared that this study has received no financial support.

Kaynakça/References
Âmirî, Ebü’l-Hasan el-. Kitabu’l-emed ale’l-ebed (Sonsuzluk Peşinde). Editör İlhan Kutluer. Çeviren 

Yakup Kara. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2013.

Ayten, Ali. Empati ve Din: Türkiye’de Yardımlaşma ve Dindarlık Üzerine Psiko-sosyal Bir Araştırma. 
İstanbul: İz Yayıncılık, 2010.

Baynal, Fatma. “Türkiye’de Dindarlık Üzerine Kullanılan Ölçeklere Yönelik Sorunlar ve Öneriler”. 
İçinde Din Psikolojisi Güncel Durum Analizi, 263-86. Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık, 2020.

Cirhinlioğlu, Zafer, Üzeyir Ok, ve Fatma Gül Cirhinlioğlu. Dindarlık Ruh Sağlığı ve Modernite. 
Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık, 2013.

Fârâbî. “Fusûlü’l-medenî (Siyaset Felsefesine Dair Görüşler)”. İçinde Fârâbî’nin İki Eseri, çeviren 
Hanifi Özcan, 45-138. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı, 2005.

———. “Mutluluğu Kazanma (Tahsilu’s-Sa’ade)”. Içinde Farabi’nin Üç Eseri, çeviren Hüseyin 
Atay. İstanbul: Morpa Kültür Yayınları, 2008.

Gazzâlî. Abidler Yolu (Minhac’ül abidin). Çeviren Yaman Arıkan. İstanbul: Yaylacık Matbaası, 1968.

———. Arifler Yolu (Minhacü’l-Arifin). Çeviren Yaman Arıkan. İstanbul: Elifbe Yayınları, 1981.

———. Büyük İslam Dini: İman Prensipleri İslam Düşüncesi ve Ahlakı. Çeviren Abdullah Aydın. 
İstanbul: Dilek Matbaası, t.y.

———. İbadetlerin Ruhu (İhya’dan Seçmeler). Çeviren Muhammed Çoşkun. Timaş yayınları; 2987. 
İstanbul: Timaş Yayınları, 2013.

———. İhyâu ulûmi’d-dîn. Çeviren Ahmet Serdaroğlu. 1-4 c. İstanbul: Bedir Yayınevi, 2002.

Güler, İlhami. “‘Vicdansız Dindarlık’ Olarak Güncel Müslümanlık”. İslami Analiz. Erişim 20 Şubat 
2020. http://www.islamianaliz.com/m/3500/vicdansiz-dindarlik-olarak-guncel-muslumanlik.

Günay, Enver. “Dindarlığın Sosyolojisi”. İçinde Dindarlığın Sosyo-Psikolojisi, editör Enver Günay 
ve Celaleddin Çelik, 1-59. Adana: Karahan Kitabevi, 2006.



378

darulfunun ilahiyat 31/2

Gündüz, Şinasi. Din ve İnanç Sözlüğü. Ankara: Vadi Yayınları, 1998.

Gürses, İbrahim. Dindarlık ve Kişilik. Bursa: Emin Yayınları, 2010.

Hökelekli, Hayati. Din Psikolojisi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2004.

İbn Sînâ. “el-Ahlak”. İçinde İbn Sînâ’nın Şimdiye Kadar Bilinmeyen Bir Ahlak Risalesi, çeviren 
Bekir Karlığa. y.y., t.y.

———. “el-Keşf an mahiyyeti’s-salat ve hikmetu teşriiha: Mahiyyetü’s-salat”. İçinde Câmiü’l-
bedai’: Yahtevi ala resâili’ş-Şeyh er-Reis İbn Sînâ, 7-12. Beyrut: Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2004.

———. en-Necât (Felsefenin Temel Konuları). Çeviren Kübra Şenel. İstanbul: Kabalcı Yayıncılık, 
2013.

———. İşaretler ve Tenbihler (el-İşârât ve’t-tenbîhât). Çeviren Ali Durusoy, Muhittin Macit, ve 
Ekrem Demirli. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2005.

———. Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II. Çeviren Ekrem Demirli ve Ömer Türker. İstanbul: Litera Yayıncılık, 
2005.

———. Mutluluk ve İnsan Nefsinin Cevher Olduğuna Dair On Delil (Risâle fi’s-se’âde ve’l-huceci’l-
’aşere). Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2011.

———. Namaz Hakkındaki Görüşleri. Çeviren M. Hazmi Tura. İstanbul: Bürhaneddin Matbaası, 1942.

İhvân-ı Safâ. İhvân-ı Safâ Risâleleri. Çeviren Abdullah Kahraman, İsmail Çalışkan, Enver Uysal, Ali 
Avcu, Murat Demirkol, Kamuran Gökdağ, ve Elmin Aliyev. 1-5 c. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2012.

———. Resâilü İhvâni’s-Safâ ve Hullâni’l-Vefâ. 4 c. Kum: Mektebü’l-İ’lami’l-İslamiyye, 2000.

Kayıklık, Hasan. Din Psikolojisi: Bireysel Dindarlık Üzerine. Adana: Karahan Yayınları, 2011.

Kirman, Mehmet Ali. Din Sosyolojisi Sözlüğü. Adana: Karahan Kitabevi, 2016.

Mehmedoğlu, Ali Ulvi. Kişilik ve Dindarlık (Dindarlık Düzeyi ile Kişilik Özellikleri Arasındaki İlişki 
Üzerine Bir Araştırma). İstanbul: Değerler Eğitim Merkezi Yayınları, 2004.

Oktay, Ayşe Sıdıka. “İbn Sînâ Düşüncesinde İbadet ve Tanrı-Alem İlişkisi Bakımından Değeri”, 
I:133-48. İstanbul: İstanbul Büyük Şehir Belediyesi Kültür A.Ş., 2008.

Okumuş, Ejder. Gösterişçi Dindarlık. İstanbul: Ark Kitapları, 2005.

Öztürk, Mustafa. “Bilgi-Ahlâk-Dindarlık”. Diyanet Aylık Dergi, sy Ağustos (2007): 5-7.

Serinsu, Ahmet Nedim, ed. Dini Terimler Sözlüğü. Ankara: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 2009.

Seyyar, Ali. İnsan ve Toplum Bilimleri Terimleri (Ansiklopedik Sosyal Bilimler Sözlüğü). İstanbul: 
Değişim Yayınları, 2007.

Subaşı, Necdet. “Türk(iye) Dindarlığı: Yeni Tipolojiler”. İslâmiyât V, sy 4 (2002): 17-40.

Taş, Kemaleddin. “Dindarlığın Kriterleri Üzerine Tipolojik Bir Araştırma”. İçinde Dindarlığın Sosyo-
Psikolojisi, editör Enver Günay ve Celaleddin Çelik, 175-206. Adana: Karahan Kitabevi, 2006.

Topuz, İlhan. “Gazali’de Dini Tutum ve Davranışlar -Dini Yaşam Biçimleri-”. Marife Dini Araştırmalar 
Dergisi 11, sy 2 (2011): 157-77.

Turan, Yahya. Kişilik ve Dindarlık. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2017.

Uysal, Enver. “Dindarlığın Ahlâkî Temeli Üzerine Bazı Düşünceler”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 14, sy 1 (2005): 41-59.

Yapıcı, Asım. Ruh Sağlığı ve Din: Psiko-sosyal Uyum ve Dindarlık. Adana: Karahan Kitabevi, 2007.


