
Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                              Journal of Islamic Research. 2021;32(2):348-71 

 

 348 

 

    ARAŞTIRMA VE İNCELEME   RESEARCH

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

İbn Sînâ'nın Tanrı Tasavvurunu Üzerine 

İnşa Ettiği Yaratıcı'yı Niteleyen İsimler 

Names Describing the Creator That Avicenna 

Constructed Upon His Imagination of God 

Emine TAŞÇİ YILDIRIMa 
 
aYalova Üniversitesi  

İslami İlimler Fakültesi, 

Felsefe ve Din Bilimleri Bölümü, 

Yalova, TÜRKİYE 

 

Received:   22.02.2021 

Received in revised form:  26.03.2021 

Accepted:  16.04.2021 

Available online:  26.04.2021 

 

Correspondence: 

Emine TAŞÇİ YILDIRIM 

Yalova Üniversitesi  

İslami İlimler Fakültesi, 

Felsefe ve Din Bilimleri Bölümü, 

Yalova, TÜRKİYE 

emine_tasci84@hotmail.com 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Copyright © 2021 by İslâmî Araştırmalar 

 

ÖZ İsimler, bir varlığı tanımlamaya, açıklamaya yarayan sözlerdir. Bu anlamda isimler, felsefe 

içerisinde kendilerine yer bulmuş ve zamanla bazıları kavramsallaşmıştır. Felsefede Tanrı için 

kullanılan bazı özel isimler mevcuttur. Bu isimler, Tanrı tasavvurunun anlaşılmasında önemli bir 

role sahiptir. İslam filozoflarından İbn Sînâ, Tanrı tasavvurunu sistematik felsefesi içerisinde be-

lirli isimler üzerinden ortaya koymaktadır. Bu makalede, İbn Sînâ'nın Yaratıcı için hangi isimleri 

kullandığı ve bunlar üzerinden nasıl bir Tanrı tasavvuru ortaya koyduğu belirlenmeye çalışılmış-

tır. Bunun için genel olarak İbn Sînâ'nın varlığı incelediği metafiziğe dair eserleri dikkate alınmış-

tır. İbn Sînâ, Yaratıcı'yı nitelemek üzere genel olarak şu isimleri kullanmaktadır: Zorunlu Varlık 

(Vâcibu'l-Vücûd), İlk/İlk İlke (Evvel, Mebde-i Evvel), Allah, Bâri'/Sâni‘. İbn Sînâ'nın bu isimleri 

rastgele seçmediği açıktır. Onun Tanrı'dan bahsederken zata ilişkin vurgu yapmak istediğinde 

Zorunlu Varlık; varoluş sürecini açıklarken İlk İlke; selbi ve izafi levazımdan söz ederken Allah 

ve her türlü eksiklikten tenzih için ise çoğunlukla Bâri' ismini tercih ettiği söylenebilir. Ancak bu 

isimlendirmelerin hepsinde Tanrı'nın varlığının zorunluluğuna, basitliğine, birliğine ve varlık 

verici oluşuna değinilmektedir. İbn Sînâ'nın Tanrı'yı çoğunlukla olumsuzlama yöntemiyle açık-

lama yolunu tercih ettiğinden ve tevhid temelli tenzihi bir Tanrı tasavvuru ortaya koyduğundan 

bahsedilebilir. Ayrıca isimler ve onlara dair açıklamaları onun Tanrı anlayışında hem felsefî dilin 

hem de din dilinin hakimiyetini göstermektedir. 

 

Anahtar Kelimeler: İbn Sînâ; Tanrı; zorunlu varlık; ilk ilke; Allah; Bâri' 
 

 

 

ABSTRACT Names are words that help to describe and explain an being. In this sense, names 

have found a place for themselves in philosophy and over time some of them have been con-

ceptualized. There are some special names that used for God in philosophy. These names play 

an important role in understanding the imagination of God. Avicenna, one of the Islamic phi-

losophers, puts forward his imagination of God through certain names in his systematic philos-

ophy. In this article, it was studied to determine which names are used by Avicenna for God 

and how he reveals a God imagination on them. For this purpose, it is generally taken into ac-

count the works on metaphysics that Avicenna examines the being. Avicenna uses the follow-

ing names in general for God: Necessary Being (Vācibu'l-Vucūd), First/First Principle, Allah, 

Bāri'/Sāni‘. It is clear that Avicenna did not choose these names at random. It can be said that 

while talking about God, he mostly preferred these names when he wants to emphasize the 

essence, Necessary Being; while explaining the existence process, First/Frist Principle; when 

talking about the selbī and relative supplies, Allah and when exonerating to all kinds of defi-

ciencies, Bāri'. However, all of these names mention that the necessity, simplicity, and unity of 

God and giving existence to the other beings by God. It can be mentioned that Ibn Sînâ pre-

ferred the way of explaining God mostly through the method of negation and that he has put 

forward an exonerated imagination of God based on oneness. In addition, the names, his de-

scriptions about them show the dominance of both the philosophical language and the reli-

gious language in his vision of God. 

 

Keywords: Avicenna; God; necessary being; first/first principle; Allah; Bāri' 
 

 

https://orcid.org/0000-0002-8844-9245
https://orcid.org/0000-0001-8520-8545


Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                             Journal of Islamic Research. 2021;32(2): 348-71 

 

 349 

EXTENDED ABSTRACT  

The issue of God is one of the most emphasized topics of Islamic philosophy and has been discussed from different angles in the context 

of God's existence, unity, God-world-human relationship. Some names used to describe God are also included in these discussions. The 

names offer important clues about the possessed imagination of God. Avicenna, one of the Islamic philosophers, puts forward his imagi-

nation of God through certain names in his systematic philosophy. In this article, it is aimed to reveal the understanding of God through 

the names used by Avicenna, one of the leading Islamic philosophers, for the Creator and his evaluations on them. For this purpose, it is 

generally taken into account the works on metaphysics that Avicenna examines the being. Avicenna uses the following names in general 

for God: Necessary Being (Vācibu'l-Vucūd), First/Frist Principle, Allah, Bāri'/Sāni‘. It is clear that Avicenna did not choose these names at 

random. It can be said that while talking about God, he mostly preferred these names when he wants to emphasize the essence, Neces-

sary Being; while explaining the existence process, First/Frist Principle; when talking about the selbī and relative supplies, Allah and 

when exonerating to all kinds of deficiencies, Bāri'. However, all of these names mention that the necessity, simplicity, and unity of God 

and giving existence to the other beings by God. Ibn Sînâ does not use a completely original, brand new name to describe the Creator. 

However, it can be said that he deals with these names in more detail compared to the Islamic philosophers before him. For example, 

while there is no evaluation of the knowledge of God's creations in Kindi, the idea that together with Fârâbî, giving being also means 

knowing what has been created. On the other hand, Ibn Sînâ has put forward this in a systematic way with all the details through these 

names. In short, the weight of Avicenna's thought of explaining God with the method of negation / exoneration is drawn attention in his 

imagination of God and this situation seems to be reflected in the explanations about the names. In addition, the emphasis on tawhid is 

especially noticeable in all names. It can be mentioned here that Ibn Sînâ has put forward an exonerated imagination of God based on 

oneness. However, the use of both the philosophical language and the language of religion in Avicenna's imagination of God can be in-

terpreted as adopting a conciliatory understanding. 

 

 

arlıkları anlamlandırma, tanımlama, açıklama ve anlatma konusunda isimler önemlidir. Dolayı-

sıyla isimlerin tekabül ettiği anlamları iyi tahlil etmek özellikle de felsefede önem arz etmekte-

dir. İslam felsefesinde tartışılan birçok mevzuda isimlere yüklenen anlamların önemi ortaya 

çıkmış ve bu isimlerin birçoğu da zamanla kavramsallaşmıştır. Tanrı kavramı, İslam felsefesinin en çok 

üzerinde durduğu konulardan biri olup Tanrı'nın varlığı, birliği, Tanrı-alem-insan ilişkisi bağlamında farklı 

açılardan tartışılmıştır. Bu tartışmalar içerisinde Tanrı'yı nitelemek üzere kullanılan bazı isimlendirmelere 

de yer verilmiştir. İsimler, sahip olunan Tanrı tasavvuruna dair önemli ip uçları sunmaktadır. Nitekim özel 

olarak seçildikleri açık olan bu isimlere dair yapılan açıklamalar, Tanrı tasavvurunun daha iyi anlaşılması-

na katkı sağlamaktadır. Bu makalede önde gelen İslam filozoflarından olan İbn Sînâ'nın Tanrı için kullan-

dığı isimler ile bunlara dair değerlendirmeleri üzerinden Tanrı anlayışını ortaya koymak amaçlanmaktadır. 

İlgili alan yazınında, filozofun Tanrı tasavvurunu ele alan bazı çalışmalar yapılmıştır.1 Ancak bu makalede-

ki amaç, bu tasavvuru isimlendirmeler üzerinden daha net bir şekilde ortaya koymaktır. İbn Sînâ'nın Tanrı 

için kullandığı isimler, tek tek başlıklar halinde ele alınıp tanımlamalara yer verildikten sonra isimler üze-

rinden ortaya konulan Tanrı tasavvuruna işaret edilecektir. Bunun için çoğunlukla filozofun varlık olması 

bakımından varlığı incelediği metafiziğe dair eserlerine başvurulmuştur.  

İlk olarak İbn Sînâ'nın bu konudaki görüşlerinin orjinal olup olmadığını ortaya koymak açısından 

kendisinden önce yaşamış olan İslam filozoflarından Kindî ve Fârâbî'nin Tanrı için kullandıkları isimlere 

kısaca değinmek faydalı olacaktır. 

    KİNDÎ VE FÂRÂBÎ'NİN YARATICIYI NİTELEMEK ÜZERE KULLANDIĞI İSİMLER  

İbn Sînâ'nın felsefî düşüncesi üzerinde kendinden önceki İslam filozoflarının özellikle de Fârâbî'nin 

önemli bir etkisi mevcuttur. Birçok konuda Fârâbî'nin izini takip eden İbn Sînâ'nın onun düşüncele-

                                                           
1 İlhan Kutluer, İbn Sînâ Ontolojisinde Zorunlu Varlık, İz Yayıncılık, İstanbul 2002; Ömer Bozkurt, “İbn Sînâ’nın Tanrı Anlayışının Dayandığı Temel İlke-

ler”, Diyanet İlmi Dergi, 2014, c. 50, sy. 1, ss. 67-86; Aygün Akyol, “İbn Sînâ Metafiziğinde Tanrı ve Âlem”, İslam Felsefesi Teşekkül Dönemi: Kindî-Fârâbî-
İbn Sînâ, Elis Yayınları, Ankara 2017, ss. 259-282. 

V 



Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                              Journal of Islamic Research. 2021;32(2):348-71 

 

 350 

rini daha sistemli ve detaylı bir şekilde ele aldığı görülmektedir.  İbn Sînâ'nın Tanrı için kullandığı 

isimlerdeki özgün yanlarını bulmak açısından Kîndî ve Fârâbî'nin görüşlerine genel hatlarıyla işaret 

edilecektir. 

Kindî, Tanrı için İlk İllet (İlletü'l-Ûlâ)2, Gerçek Bir (Hakku'l-Vâhid), İlk Fâil (el-Fâilü'l-Evvel), Al-

lah, Müdebbiru'l-Evvel3, Bâri'yi kullanmaktadır. İlk İllet, Kindî'nin Yaratıcı'yı nitelemek üzere en çok 

kullandığı kavramdır.4 O, İlk İllet'i şu şekilde tanımlamaktadır: "Yaratıcı, etkin, değişikliğe uğramayan 

(hareket etmeyen) ve her şeyin gayesi olan varlık."5 Filozof, bu tanımının yanı sıra İlk İllet'i, eşyanın va-

roluşunun ve varlığını sürdürmesinin sebebi olarak görmekte ve bir olduğunu, kendisinde hiçbir şekilde 

çokluğun bulunmadığını belirtmektedir.6 Ayrıca o, İlk İllet ile her şeyi yaratan, kemale erdiren sebepler 

sebebi olan Allah'ı kastettiğini ifade etmektedir.7 Bu isimlendirmede birlik vurgusu ve yaratıcılık ön pla-

na çıkarılmıştır. Bununla birlikte hareketin değişime sebep olabileceği düşüncesiyle İlk İllet'in hareket 

etmediği de belirtilmiştir. Kindî'nin bu düşünce üzerinde Aristoteles'in hareket etmeyen İlk Muharrik 

anlayışının etkisinden bahsedilebilir.  

Kindî, Gerçek Bir'in ezeli olduğunu, niceliğinin bulunmadığını, bölünmediğini, cins, tür ve faslının 

olmadığını belirtmektedir.8 Ayrıca o, Gerçek Bir isimlendirmesiyle O'nun yaratmanın yani varoluşun 

sebebi olduğunu dile getirmekte ve birlik feyzinin her duyulur nesne ve ona ilişkin şeylere varlık verdi-

ğini ifade etmektedir. Bu anlamda İlk Gerçek Bir, ona göre tüm varlıkların yaratıcısıdır, ayrıca varlığın 

sürekliliğini de sağlayandır.9  

Kindî Allah'ın gerçek varlık, asla çoğalmayan gerçek bir olduğunu, her daim var olduğunu ve var 

olacağını belirttikten sonra, sebepsiz ilk sebep olduğunu, gayesinin bulunmadığını, her şeyi yoktan var-

lığa getirdiğini, bazısını bazısına sebep kıldığını ifade etmektedir.10 Kindî, bir diğer isimlendirme olarak 

İlk Fâil'i kullanmaktadır. O'nun çokluk kabul etmeyen Bir olduğunu, yarattıklarına benzemediğini, dai-

mî olduğunu, değişikliğe uğramadığını, mülhidlerin nitelemelerinden daha yüce ve münezzeh olduğunu 

belirtmektedir.11  Kindî'nin Tanrı için kullandığı isimlendirmelerde birlik vurgusu ön plana çıkmış gibi 

görünmektedir. Ayrıca Tanrı'nın varlık verici oluşu, benzersizliği ve sebepsizliği de vurgulanmaktadır.  

Fârâbî ise Tanrı için İlk (Evvel),12 İlk Mevcûd (Mevcûdu'l-Evvel), İlk Sebeb, İlk Gerçek (Hakku'l-

Evvel), İlk Akıl (Aklü'l-Evvel), Bir Tek Var Olan (Mevcûdu'l-Vâhid)13, Zorunlu Varlık14, İlletü'l-İlel15, 

                                                           
2 Metin içerisinde Tanrı için kullanılan isimlerin ilk geçtiği yerde Arapça karşılıklarına yer verilecektir. Daha sonraki kullanımlarında Türkçe karşılıkları 

tercih edilecektir.  
3 Kindî, “Oluş ve Bozuluşun Yakın Sebebi Üzerine”, Felsefî Risaleler, (çev. Mahmut Kaya) Klasik Yayınları, İstanbul 2014, s. 208. 
4 Enver Uysal, Hudud Risaleleri Çerçevesinde Kindî ve İbn Sînâ Felsefesinin Temel Kavramları, Emin Yayınları, Bursa 2008, s. 158. 
5 Kindî, “Tarifler Üzerine”, Felsefi Risaleler, (çev. Mahmut Kaya), Klasik Yayınları, İstanbul 2014, s. 178. 
6 Kindî, “İlk Felsefe Üzerine (Felsefetü’l-ulâ)”, Kindî: Felsefî Risâleler, (çev. Mahmut Kaya), Klasik Yayınları, İstanbul 2014, s. 160. 
7 Kindî, “Oluş ve Bozuluşun Yakın Sebebi”, s. 212. 
8 Kindî, “İlk Felsefe Üzerine”, ss. 168-69, 175. 
9 Kindî, “İlk Felsefe Üzerine”, s. 176; Kindî, “Oluş ve Bozuluşun Yakın Sebebi”, s. 227. 
10 Kindî, “Oluş ve Bozuluşun Yakın Sebebi”, s. 209. 
11 Kindî, “Allah’ın Birliği ve Alemin Sonluluğu Üzerine”, Felsefî Risaleler, (çev. Mahmut Kaya), Klasik Yayınları, İstanbul 2014, ss. 206-207. 
12 Fârâbî, es-Siyâsetü’l-medeniyye, (çev. Yaşar Aydınlı), Litera Yayıncılık, İstanbul 2020, s. 19. 
13Fârâbî, Arau ehli’l-medîneti’l-fazıle, thk. Albert Nasri Nadir, Dârü’l-Meşrik, Beyrut 1986, ss. 37, 50, 59. 
14 Fârâbî, “Farabi’nin Büyük Duası”, s. tr. 296, ar. 299. Fârâbî, varlıklara ilişkin mevcut olmaması mümkün olmayan, mevcut olması asla mümkün olmayan ve 

mevcut olması ya da olmaması mümkün olan şeklinde üçlü bir sınıflandırma yapmaktadır (Fârâbî, Fusūl al-madanī (Aphorisms of the Statesman), (çev. D. N. 

Dunlop), Cambridge University, Cambridge 1961, s. 147). Başka bir deyişle zorunlu, mümteni ve mümkün şeklinde bir ayrıma gitmektedir. Ona aidiyeti 

şüpheli olan Uyûnü'l-Mesâil'de zorunlu-mümkün ayırımına işaret ederken Zorunlu Varlık'tan aşağıdaki şekilde bahsetmektedir: “Bize göre var olan her şey 

ikiye ayrılır. Birincisi, özü (zât) itibariyle varlığı zorunlu olmayandır; buna mümkün varlık (mümkinü’lvücûd) adı verilir; ikincisi, özü itibariyle varlığı 

zorunlu olandır ki, buna da zorunlu varlık (vâcibü’l-vücûd) denir.” Fârâbî, "Felsefenin Temel Meseleleri (Uyûnü'l-Mesâil)", İslam Filozoflarından Felsefe 
Metinleri, (çev. Mahmut Kaya), Klasik Yayınları, İstanbul 2014, s. 118.  
15 Fârâbî, “Ebu Nasr El-Farabi’nin Büyük Duası”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (çev. İbrahim Hakkı Aydın), 2004, sy. 22, s. 299. 



Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                             Journal of Islamic Research. 2021;32(2): 348-71 

 

 351 

Allah16, İlah17 ve Rabb Teâlâ18 isimlerini kullanmaktadır.  Kindî'ye kıyasla Fârâbî'de Tanrı için kullanılan 

isimlerin çeşitlendiği göze çarpmaktadır. 

Fârâbî, İlk'e üstünlük ve yetkinliğini gösteren bazı isimlerin verildiğinden bahsetmekte ve bunları 

iki gruba ayırmaktadır: Zatını niteleyen isimler, zatı dışında başka bir şeye nispetle ona ait bir özelliğe 

işaret eden isimler. Bu isimlerden Bir Tek Var Olan ve Hayy, bizzat kendi zatına; adl ve cömertlik başka 

bir şeye nispetle O'nun fazilet ve kemaline delalet etmektedir. Bu isimlerin çokluğu O'nun zatında çok-

luğa sebep olmaz. Bütün bu isimler, asla bölünmeyen tek bir cevher ve tek bir zata işaret etmektedir.19 

Bunlar içerisinden Bir Tek Var Olan, doğrudan Tanrı yerine kullanılan bir isim olarak düşünebilir. Di-

ğerleri ise Tanrı'nın niteliklerini açıklayıcı sıfatlar olarak değerlendirilebilir. Nitekim Fârâbî'nin varlık 

konusunu özel olarak ele aldığı en temel iki eserine bakıldığında Tanrı için Arau ehli’l-medîneti’l-

fazıle'de genellikle İlk'i kullandığı görülmektedir. İlk Mevcud ismi iki yerde geçmekte ve yapılan açık-

lamalara İlk kavramıyla devam edilmektedir.20 Burada filozof, muhtemeldir ki Tanrı'nın İlk oluşuna 

vurgu yapmak isteyip bu ismi tercih etmiştir. İlk Sebeb'i ise çoğunlukla İlk'in bir niteliği olarak zikret-

mektedir.21 es-Siyâsetü’l-medeniyye'de ise hep İlk kavramını kullandığı, sadece varlıkların mertebeleri-

nin ilkinden bahsederken ve mümkün varlıkların Tanrı'dan feyzini anlatırken İlk Sebeb'i tercih ettiği 

görülmektedir.22 Fârâbî'nin bu iki temel eserinde yer almayan Zorunlu Varlık kavramına ona aidiyeti 

şüpheli eserleri23 çıkarıldığında nadiren rastlanmaktadır.24 Dolayısıyla Fârâbî'nin Tanrı için en sık kul-

landığı isim İlk'tir.  

Fârâbî, insanın Tanrı'yı tasavvur edebilme imkânından bahsetmektedir. Ona göre insan, varlığın ve 

mükemmelliyetin en son noktasında bulunması hasebiyle İlk Sebeb, İlk Akıl, İlk Gerçek'i yani İlk'i, O'-

nun eksikliğinden değil, bilakis insanın aklî kuvvelerinin zaafiyetinden, maddeye bulaşmış olan cevhe-

rinden dolayı eksik ve zayıf bir şekilde tasavvur edebilmektedir. Maddeden tamamen uzaklaşmayı ba-

şardığında ise İlk'i mükemmel bir surette kavrama imkânına kavuşabilmektedir.25 İnsanın madde ile olan 

bağı, Tanrı tasavvurunun tamlığını etkilemektedir.  

Fârâbî yukarıda zikrettiği isimler üzerinden Tanrı anlayışını ortaya koymuştur. Fârâbî'ye göre İlk 

Mevcûd diğer bütün mevcudatın varlık sebebidir ve bütün eksikliklerden uzaktır.26 İlah olduğuna ina-

nılması gereken şey olarak nitelenen İlk'in27 zatına ilişkin bilgi vermeye devam eden filozof, O'nu varlı-

ğını başkasından almayan, varlığı ve cevherinin yokluğu düşünülemeyen, varlıkların en yetkini ve üstü-

nü, ortağı olmayan, sebepsiz ve ezeli bir varlık olarak tasavvur etmektedir. Madde ve mevzunun dışında 

olan İlk'in sureti yoktur, bir gaye veya maksat için var olması söz konusu değildir, varlığının kendisi dı-

                                                           
16 Fârâbî'ye göre Allah, yerin ve göğün nuru, varlıkların yegâne sebebidir. Bk. Fârâbî, “Farabi’nin Büyük Duası”, s. tr. 296, ar. 299. Ayrıca erdemli dinden ve 

vahiyden bahsederken de Allah lafzını kullanmaktadır. Bunun yanı sıra Allah Teâlâ'nın âlemin yöneticisi olduğunu dile getirmektedir. Bk. Fârâbî, Kitâbü'l-
mille (çev. Yaşar Aydınlı), Litera Yayıncılık, İstanbul 2021, ss. 20, 22, 64. 
17 Fârâbî, İlah'ı "âlemin ve onda var olan sınıfların ilk müdebbiri" olarak tanımlamaktadır. Fârâbî, Kitâbü'l-mille, s. 62. 
18 Yaratılanlara yönelik inâyetten bahsederken bu ismi kullanmaktadır. Bk. Fârâbî, Fusūl al-madanī (Aphorisms of the Statesman), s. 160. 
19 Fârâbî, Arau ehli’l-medîneti’l-fazıle, s. 59; Fârâbî, es-Siyâsetü’l-medeniyye, ss. 52-54; Hatice Toksöz, "Fârâbî Düşüncesinde İlâhî Cömertlik (Cûd) ve Adalet 

(Adl)", Diyanet İlmi Dergisi, c. 52, sy. 1, 2016, s. 83. 
20 Fârâbî, Arau ehli’l-medîneti’l-fazıle, ss. 37, 46.  
21 Fârâbî, Arau ehli’l-medîneti’l-fazıle, ss. 38, 42, 68. 
22 Fârâbî, es-Siyâsetü’l-medeniyye, s. 18, 69. 
23 Zorunlu varlık kavramına çoğunlukla yer verdiği Uyûnü'l-mesâil, Tâlikât ve ed-De’avi’l- Kalbiyye adlı eserlerin ona aidiyeti şüphelidir. Bu konuda yapılan 

çalışmalar için bk. M. Cüneyt Kaya, "Şukûk alâ ‘Uyûn: ‘Uyûnü’l-mesâil’in Fârâbî’ye Âidiyeti Üzerine", İslam Araştırmaları Dergisi, sy. 27, 2012, ss. 29-67; 

Fehrullah Terkan, "el-Fârâbî'ye Atfedilen et-Taʿlīḳāt İsimli Eser Hakkında Bir Not", Diyanet İlmî Dergi, c. 50, sy. 1, ss. 213-227. 
24 Tespit edebildiğimiz tek örnek için bk. Fârâbî, “Ebu Nasr El-Farabi’nin Büyük Duası”, s. 299. 
25 Fârâbî, Arau ehli’l-medîneti’l-fazıle, ss. 51-52. 
26 Fârâbî, Arau ehli’l-medîneti’l-fazıle, s. 37. 
27 Fârâbî, es-Siyâsetü’l-medeniyye, s. 18. 



Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                              Journal of Islamic Research. 2021;32(2):348-71 

 

 352 

şında bir şeye muhtaç olması düşünülemez. Ayrıca tek olup zıddının varlığından da bahsedilemez. Gü-

zellikte ona eş olabilecek bir varlık yoktur, varlığı tam, tek ve münferit olandır. İlk, benzerinin olmama-

sı, zıddının bulunmaması, varlığının zatından olması ve bölünmemesi açısından bir adına en layık olan-

dır.28  Fârâbî İlk kavramı üzerinden Tanrı'nın zatına ilişkin açıklamalarda bulunmakta ve O'nun basit, 

bir, bölünmez ve eşsiz olduğunu vurgulamaktadır.  

Fârâbî sıfatlar mevzusuna da girmekte İlk'te akıl, akîl ve makûlün tek bir manaya tekabül ettiğini, 

zatı ve cevheri itibariyle bölünmez olduğunu dile getirmektedir. Ayrıca O, varlığı en üstün olandır, aşk, 

aşık ve maşuktur. Benzer şekilde ilmi de zatındandır, cevheri dışında değildir. O bu anlamda ilim, alîm 

ve malûmdur. Ayrıca İlk, kendi zatını en üstün bilgiyle bildiği için hakîm; varlığı en mükemmel varlık 

olması ve mevcudu olduğu gibi bildiği için hak; makûlü en üstün akılla aklettiği için diridir.29 Ancak bü-

tün bu nitelikler O'nun zatında çokluğa sebep olmamaktadır. Filozof, bu anlamda her fırsatta zatı ve 

cevherinin bölünmezliğinden bahsetmektedir.  

Tanrı'dan diğer varlıkların nasıl meydana geldiğine de değinen Fârâbî'ye göre diğer varlıkların her 

biri varlığını İlk'in varlığından almış,30 lüzum ve zaruretle varlığa gelmişlerdir. Varlığa getirme bir gaye-

ye matuf değildir. İlk'in varlığın kendinden feyz etmesine ihtiyacı yoktur ve O'nun varlığı kendi zatı 

içindir. O'nun cevheri ve zatı tektir, onunla cevherlenmekte ve başkasını hasıl etmektedir. Her varlık 

O'nun cevherinden feyz etmektedir.31 Fârâbî'nin Tanrı tasavvurunda dikkat çeken şeyler Tanrı'ya cev-

her demesi, cevher ve zatın çokluğa sebep olmadığı vurgusudur. Sıklıkla kullandığı isimlendirme ise İlk 

ve onun türevleridir. İlk oluşa işaret etmek üzere bu kavramı kullandığı söylenebilir. Kindî'ye kıyasla 

Fârâbî'nin İlk ismi üzerinden daha açık ve detaylı bir Tanrı anlayışı ortaya koyduğundan bahsedilebilir. 

    İBN SÎNÂ'NIN YARATICIYI NİTELEMEK ÜZERE KULLANDIĞI İSİMLER VE TANRI TASAVVURU 

İbn Sînâ, Tanrı tasavvurunda hem kendinden önceki felsefî öncüleri Kindî ve Fârâbî'yi takip etmekle 

birlikte Kur'anî perspektifi de düşüncesine yansıtmıştır. Filozofun Tanrı anlayışında monoteizm ve aş-

kınlık hakimdir.32 İbn Sînâ, Tanrı tasavvurunu Tanrı için kullandığı belirli isimler üzerinden ortaya 

koymaktadır. Bu isimler şunlardır: Zorunlu Varlık, İlk/İlk İlke, Allah, Bâri'/Sâni‘ Teâlâ33. Bu isimlerden 

Zorunlu Varlık, İlk/İlk İlke onun felsefesi içerisinde kavramsallaşmıştır. Eserleri içerisinde farklı isim-

lendirmelere başvurduğu göze çarpmakla birlikte Zorunlu Varlık en çok kullandığı isim olarak karşımıza 

çıkmaktadır. İkinci sırayı ise İlk/İlk İlke ve türevleri almaktadır. Bunların dışında Allah Teâlâ, Bâri' Teâ-

lâ/Sâni‘ gibi isimlere de yer vermektedir. 

İbn Sînâ'nın Tanrı için farklı isimlendirmelere başvurmasının altında kendinden önceki felsefi gele-

nekteki kullanımların, dini kaygıların ve metafizik ilkelerin etkili olduğu söylenebilir. Ancak o, Allah 

dışında kullandığı diğer isimlerle de Tanrı'yı kastetmektedir.34 Nitekim el-İşârât ve't-Tenbîhât adlı ese-

                                                           
28 Fârâbî, Arau ehli’l-medîneti’l-fazıle, ss. 37-40, 43-46; Fârâbî, es-Siyâsetü’l-medeniyye, ss. 40, 42, 44. 
29 Fârâbî, Arau ehli’l-medîneti’l-fazıle, ss. 46-48, 54; Fârâbî, es-Siyâsetü’l-medeniyye, s. 46. 
30 Fârâbî, es-Siyâsetü’l-medeniyye, s. 24, 58. 
31 Fârâbî, Arau ehli’l-medîneti’l-fazıle, ss. 55-57. 
32 Ian Richard Netton, Allah Transcendent (Studies in the Structure and Semiotics of Islamic Philosophy, Theology and Cosmology), Routledge, London 

2006, ss. 153, 160. 
33 İbn Sînâ, Hâliku'l-Müdîr isimlendirmesini de Tanrı için kullanmaktadır. O'nun apaçık bir hikmet ve sonsuz güç sahibi olduğuna işaret etmektedir (İbn 

Sînâ, Oluş ve Bozuluş Kevn ve Fesad, (çev. Muammer İskenderoğlu), Litera Yayıncılık, İstanbul 2008, s. 106.) Ancak tek bir yerde rastlanması hasebiyle 

metin içerisinde bu isme yer verilmemiştir. 
34 Bozkurt, “İbn Sînâ’nın Tanrı Anlayışı”, ss. 68-69. 



Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                             Journal of Islamic Research. 2021;32(2): 348-71 

 

 353 

rinde İlk'in ispatına, birliğine ve eksikliklerden uzak oluşuna dair açıklamalarını ayetler üzerinden pe-

kiştirmekte ve burada kastettiği şeyin âlemlerin Rabbi olan Allah olduğunu ifade etmektedir.35 

İlk olarak İbn Sînâ'nın felsefesinin temeline yerleştirdiği zorunlu-mümkün ayırımının bir sonucu 

olarak ortaya çıkan Zorunlu Varlık isimlendirmesi ele alınacaktır.  

ZORUNLU VARLIK 

İbn Sînâ'nın en çok kullandığı isimlerden biri hiç şüphesiz ki Zorunlu Varlık'tır. Bu isim, farklı filozoflar 

tarafından kullanılmak suretiyle felsefî bir kavram halini almıştır. Ancak Kindî'de Tanrı için kullanımı-

na pek rastlanmayan bu kavramı, Fârâbî Tanrı için nadir olarak kullanmaktadır. Tanrı'nın varlığının zo-

runluluğunu her fırsatta vurgulayan İbn Sînâ, Zorunlu Varlık kavramı üzerinden çoğunlukla diğer isim-

lendirmelere yer vermektedir. Bu kavramı şemsiye bir kavram olarak görmek mümkündür.  

Zorunlu Varlık kavramı, Aristoteles tarafından metafizik bir manada Tanrı için kullanılmaya baş-

lanmış ve zorunluluk Tanrı'nın doğasına aykırı bir zorlamadan ziyade  başka türlü olmasının mümkün 

olmadığı anlamına gelmektedir.36 İbn Sînâ'nın ontolojisini kavramada Zorunlu Varlık fikri başat bir role 

sahiptir ve Tanrı tasavvurunun doğru anlaşılmasını sağlamaktadır.37 Filozof, Zorunlu Varlık kavramını 

Tanrı için kullanarak baştan O'nun varlığının gerekliliğini kabul etmektedir.38 Zorunlu Varlık'a dair de-

ğerlendirmeleri ise onun Tanrı'nın varlığını ispatlama çabası olarak görülebilir.  

İbn Sînâ'nın Zorunlu Varlık'a ilişkin değerlendirmeleri zorunluluk-imkân ilişkisi, bir ve basit olma, 

Zorunlu Varlık'tan varlıkların meydana gelişi ve zat-sıfat ilişkisi çerçevesinde ele alınacaktır. Tanrı'nın 

zatına odaklanan ve diğer varlıklardan yani mevcudattan farklılığını ortaya koyacak niteliklerine işaret 

eden filozofun zorunluluk-imkân ilişkisi ve onunla doğrudan bağlantılı olan varlık-mahiyet ayrımı üze-

rinden Zorunlu Varlık kavramına ilişkin görüşlerine ilk olarak değinilecektir.   

Zorunluluk ve İmkân İlişkisi 

İbn Sînâ, Tanrı ile âlem arasındaki farklılığı ve ilişkiyi açıklama noktasında varlık-mahiyet ayrımıyla tu-

tarlı bir bütünlük oluşturan zorunluluk ve imkân kavramlarını kullanmakta ve metafizik düşüncesini bu 

kavram çifti ile kurgulamaktadır. Aristoteles'e dayanan imkân kavramını İbn Sînâ metafiziğin temel 

kavramı haline getiren ilk filozof olma vasfını taşımaktadır. İmkânı başkası sebebiyle zorunlu olan varlı-

ğın özüne ait bir özellik olarak sunan filozof, zorunlu-mümkün ayrımıyla Tanrı ve Tanrı dışındaki var-

lıklar arasında anlamlı bir ayırım yapmaktadır.39 "Varlığı zorunlu olan (vâcibü'l-vücûd), var olmadığı 

farz edildiğinde imkânsızlık söz konusu olan varlıktır. Varlığı mümkün olan (mümkinü'l-vücûd), var 

olmadığı veya var olduğu farz edildiğinde imkânsızlık söz konusu olmayan varlıktır. Varlığı zorunlu 

olan kaçınılmaz (zarûrî) olandır."40 Zorunlu Varlık'ta zarûrîlik ve yokluğunu düşünmenin imkânsızlığı 

ön plana çıkmaktadır. Dolayısıyla İbn Sînâ'nın Zorunlu Varlık nitelemesi, varlık felsefesinin temel ay-

rımı teşkil eden zorunlu-mümkün ayrımına dayanmaktadır. Bir tarafta her türlü eksikliklerden uzak, 

zorunlu bir varlık olarak Tanrı, öte tarafta ise O'nun sayesinde varlığa gelen ve var olmak için illete ihti-

                                                           
35 Bozkurt, “İbn Sînâ’nın Tanrı Anlayışı”, s. 133. 
36 Kutluer, İbn Sînâ Zorunlu Varlık, s. 31. 
37 Kutluer, İbn Sînâ Zorunlu Varlık, s. 221. 
38 Bozkurt, “İbn Sînâ’nın Tanrı Anlayışı”, s. 70. 
39 M. Cüneyt Kaya, Varlık ve İmkân Aristoteles'ten İbn Sînâ'ya İmkânın Tarihi, Klasik Yayınları, İstanbul 2011, ss. 185, 195-196, 198. 
40 İbn Sînâ, Mebde’ ve’l-me’âd, ihtimam: Abdullah Nurani, Müessesi Mutalaâti İslâmî, Tahran 1998, s. 2; Kaya, Varlık ve İmkân, s. 201. 



Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                              Journal of Islamic Research. 2021;32(2):348-71 

 

 354 

yaç duyan mümkün kategorisindeki varlıklar yer almaktadır. Zorunlu Varlık'a ilişkin aşağıdaki değer-

lendirmeler Tanrı ile diğer varlıklar arasındaki ayrımı açık bir şekilde göstermektedir.  

İbn Sînâ'ya göre Zorunlu Varlık'ın anlamı, bizatihi zorunluluğun kendisidir ve O'nun varlığı zatın-

dandır.41 O, yokluğunu düşünmenin imkânsız olduğu, değişmeyen, bütün yönlerden zatıyla zorunlu var-

lıktır.42 Zatı bakımından tek olmanın yanı sıra imkân O'ndan uzaktır.43 Nitekim imkân, illetli olmayı ve 

sebebe ihtiyacı beraberinde getirmektedir. Ancak İbn Sînâ'ya göre zatı gereği zorunlu varlık olan Tan-

rı'nın illeti (maddi, surî vb.) yoktur yani dışardan bir illeti mevcut değildir.44 O, illeti olmayan bir illettir 

başka bir deyişle sebepler sebebedir.45 Ma'lûl, özü gereği mümkün olup zorunluluğunu Zorunlu 

Varlık'tan almakta ve başkasıyla zorunlu mümkün varlık olmaktadır.46 Zorunlu Varlık kavramıyla İbn 

Sînâ, varoluşun kaynağını Tanrı olduğunu belirtmekte, sebeplilik zincirinin sebebi olmayan İlk Sebep'te 

son bulacağını ifade ederek teselsülün önüne geçmektedir.  

Zorunlu-mümkün ayırımının ardından İbn Sînâ, Zorunlu Varlık'ta varlık ve mahiyet ayrımının ol-

madığını dile getirmektedir.47 Çünkü inniyyet dışında bir mahiyete sahip olmak ma'lûl olmak anlamına 

gelmekte48 ve bu, özü gereği mümkün olan varlığın bir özelliğidir. Ancak Zorunlu Varlık, sırf varlık 

olan, varlığı kendinden olan,49 var olması bir sebebe bağlı olmayan,50 varlığını başkasından almayan ve 

her yönden varlığı zorunlu olan tek varlıktır.51 Filozof, mümkündeki gibi ma'lûl olma durumunun O'-

nun için söz konusu olamayacağını vurgulamaktadır. Varlık ve mahiyetin O'nun zatında aynı şeye teka-

bül etmesi, sırf varlık oluşuna ve zorunluluğuna ilişkin yapılan değerlendirmeler, Zorunlu Varlık'ın tek 

ve benzersiz oluşuna da bir işarettir. Tenzihin son noktasına gelerek bütün eksikliklerden Tanrı'nın za-

tını uzak tutma gayreti göze çarpmaktadır.   

İbn Sînâ'ya göre Zorunlu Varlık'ın varlığından ayrı bir mahiyeti olmadığından O'na cevher denile-

mez. Nitekim cevherin hakikati, mahiyetidir. Mahiyeti olmayan şey, cevher olamaz.52 Bu konuda İbn 

Sînâ'nın Fârâbî'den ayrıldığı görülmektedir. Nitekim Fârâbî, Tanrı için cevher nitelemesini kullanmakta, 

O'nun zat ve cevherinin tek olduğunu ifade etmektedir.53   

Zorunlu Varlık'ın diğer niteliklerine geçilecek olursa O, tam54, mükemmel, kendisinde hiçbir nok-

sanlık bulunmayandır.55 O'nun için bir şeyin bilkuvve oluşundan bahsedilemediği gibi herhangi bir ek-

                                                           
41 İbn Sînâ, Ta’lîkât, thk. Abdurrahman Bedevi, Mektebetü’l-İ’lami’l-İslâmî, Kum 1404, s. 50. 
42 İbn Sînâ, Mebde’ ve’l-me’âd, ss. 2, 6; İbn Sînâ, Uyûnul-hikme, s. 58; İbn Sînâ, el-Hidâye, ss. 260-62; İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 16; İbn Sînâ, Kitabu’l-mecmu’: el-
Hikmetü’l-aruziyye, thk. Muhsin Salih, Darül’l-Hadi, Beyrut 2007, s. 160. 
43 İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 37. 
44 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik I, (çev. Ekrem Demirli, Ömer Türker), Litera Yayıncılık, İstanbul 2013, s. 35; İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 177; İbn Sînâ, er-
Risâletü’l-arşiyye, s. 22. 
45 İbn Sînâ, el-Hidâye, s. 265; İbn Sînâ, İşaretler ve Tenbihler (el-İşârât ve’t-tenbîhât), (çev. Ali Durusoy, Muhittin Macit, Ekrem Demirli), Litera Yayıncılık, 

İstanbul 2005, s. 129; İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, s. 26; İbn Sînâ, “Arş Risalesi”, s. 647. 
46 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, s. 150; Sibel Kaya, “Zorunlulukla İlişkilendirilen Mümkün Varlık Tasavvurunun İslâm Felsefesindeki Konumu ve 

Müteahhîr Dönem Kelâmına Yansımaları”, Bilimname, 2018, sy. 35, s. 544. 
47 İbn Sînâ, İhlâs Sûresi Tefsiri, (çev. Ahmet Hamdi Akseki), Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, İstanbul 2014, ss. 18-19. Ayrıca bk. İbn Sînâ, el-Hidâye li 
İbni Sînâ, thk. Muhammed Abduh, Mektebetü’l-Kahireti’l-Hadise, Kahire 1974, s. 262. Hüviyet ve hüve'den kastedilen mana için bk. İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 
145. 
48 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, (çev. Ekrem Demirli, Ömer Türker), Litera Yayıncılık, İstanbul 2005, s. 89-91. Ayrıca bk. İbn Sînâ, Uyûnul-hikme, thk. 

Abdurrahman Bedevi, Daru’l-Kalem, Beyrut 1954, s. 57;  İbn Sînâ, el-Hidâye, s. 262; İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, s. 18; İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 70. 
49 İbn Sînâ, Dânişnâme-i alâî/ Alâî Hikmet Kitabı, (çev. Murat Demirkol), Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, İstanbul 2013, s. 238. 
50 İbn Sînâ, Dânişnâme-i alâî, s. 214; İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye fî hakaiki’t-tevhid ve isbatü’n-nübüvve, thk. İbrahim Hilal, Câmiatü’l-Ezher, Kahire 1980, 

ss. 16, 20. 
51 İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, ss. 20, 24; İbn Sînâ, “Arş Risalesi -Allah’ın Birliği ve Sıfatları Üzerine-”, Uludağ Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi, (çev. Enver 

Uysal), 2000, c. 9, sy. 9, ss. 643, 646. 
52 İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 187. 
53 Fârâbî, Arau ehli’l-medîneti’l-fazıle, s. 47. 
54 İbn Sînâ, tamı şu şekilde tarif etmektedir: "Gerekli her şey kendisinde bir defada bulunan ve meydana gelmesi ve bu ölçüde olması için bir şeye ihtiyaç 

duymayan şeye "tam" denir." (İbn Sînâ, Dânişnâme-i alâî, s. 284.) 



Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                             Journal of Islamic Research. 2021;32(2): 348-71 

 

 355 

siklik de söz konusu değildir. Her türlü yetkinlik ve güzelliğin kaynağı olan Zorunlu Varlık, salt bilfiil 

yetkinliktir.56 Ayrıca Zorunlu Varlık, varlığı sürekli ve zorunlu olan, bu sürekliliğini zatından alan, var-

lığı fesada uğramayan, yok olmayan manasında mahza, mutlak haktır.57 Diğer varlıklardaki varlık-

mahiyet ayrımı ve imkân hak oluşa engeldir.58 Hak nitelemesini Tanrı için kullanarak filozof, O'nun 

yokluğunun düşünülemeyeceğine işaret etmekle birlikte yine varlığı ile mahiyetinin zatında aynı şey 

olduğuna değinmektedir. Çünkü varlık-mahiyet ayırımı beraberinde ma'lûl olmayı, sebebe ihtiyaç duy-

mayı ve yokluğu getirmektedir. Ayrıca şu da dikkat çekicidir ki Tanrı'dan bahsederken İbn Sînâ, sırf, 

mahza, mutlak, tam, bilfiil kavramlarına yer vermekte ve bu şekilde O'nu diğer varlıklardan dolaylı ola-

rak ayırırken bile gerçek manada bu nitelemelere layık olan tek varlığın O olduğunu vurgulamak sure-

tiyle eşsizliğini pekiştirmektedir. Ayrıca O'nun her türlü eksiklikten uzak olduğuna işaret etmekte, her 

daim bilfiil ve mükemmel olduğunu vurgulamaktadır. Filozofun Tanrı tasavvurunun en temel özelliği, 

akla gelebilecek her türlü eksiklik ve kusurdan Tanrı'yı tenzih etmektir. 

Birlik ve Basitlik 

Tanrı ile ilgili tartışılan bir diğer mesele de birlik ve basitlik konusudur. Tanrı'nın varlığından sonra en 

çok üzerinde durulan konulardan biri olarak karşımıza çıkmaktadır. Nitekim "bir olmanın var olmakla 

aynı ontolojik bağlamda yer alması, onu zorunlu olmak kadar olmasa bile ona yakın bir surette merkezi 

bir kavram haline getirmektedir."59 denilerek bu mevzunun ne kadar önemli olduğuna işaret edilmekte-

dir. Basitlik de birlikle bağlantılı olarak tartışılmaktadır. İbn Sînâ, Tanrı'nın birliği ve basitliği meselesini 

detaylı bir şekilde irdelemektedir. Zorunlu Varlık'a dair değerlendirmelerinde birlik ve basitlik vurgusu 

dikkat çekmektedir. Filozof, daha önce zikredilen varlık-mahiyet ayrımı ve illet-ma'lûl ilişkisinde dolay-

lı olarak işlediği birlik ve basitlik meselesini doğrudan da ele almaktadır. 

Zatıyla Zorunlu Varlık'ın bir olması gerekir. Başka bir deyişle zorunlu varlık oluş, O'nun birliğini 

gerekli kılmaktadır.60 İbn Sînâ nezdinde Zorunlu Varlık, "hiçbir şekilde çoğalmaz ve O'nun zatı sırf, 

mahza ve gerçek birlik sahibidir."61 Tek bir zat olan Zorunlu Varlık'ın parçası olmadığı gibi varlığına 

denk bir varlık da yoktur. Bu anlamda iki zorunlu varlığın varlığından bahsetmek mümkün değildir.62 

Filozof, Tanrı'ya denk olabilecek ikinci bir zorunlu varlığın var olamayacağını ortaya koyduktan sonra 

O'nun basitliğini vurgulamak suretiyle dolaylı olarak eşsiz ve tek olduğu düşüncesini pekiştirmektedir. 

Basit olan Zorunlu Varlık, cisim olmayıp cisimde de bulunmamakta ve bölünme gibi bir şey O'nun 

için söz konusu olmamaktadır.63  Başka bir deyişle Zorunlu Varlık'ın parçalardan ya da çok sayıda şey-

den veyahut da iki şeyin ya da toplanmış şeylerin kaynaşmasından meydana gelmesi imkânsızdır. Dola-

yısıyla Zorunlu Varlık ne mana ne de nicelik yönünden bölünmez.64 Bu sebeple basit olan Zorunlu 

Varlık'ın hiçbir yönden çokluğundan bahsedilemez.65   

                                                                                                                                                                                        
55 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, s. 100. 
56 İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, ss. 21-22; İbn Sînâ, “Arş Risalesi”, s. 644; İbn Sînâ, Dânişnâme-i alâî, ss. 328-30. 
57  İbn Sînâ, Uyûnul-hikme, s. 59; İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, s. 32; İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, ss. 101-2; İbn Sînâ, Mebde’ ve’l-me’âd, s. 11; İbn 

Sînâ, Ta’lîkât, s. 150. 
58 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, s. 101. 
59 İbrahim Maraş, “İbn Sina Felsefesinde Bir (Vahid) ve Birlik (Vahde) Anlayışı”, Dinî Araştırmalar, 2008, c. 10, sy. 30, s. 45; Kutluer, İbn Sînâ Zorunlu Var-
lık, s. 28. 
60 İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 35. 
61 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, s. 88. 
62 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik I, ss. 41, 56; İbn Sînâ, Mebde’ ve’l-me’âd, s. 4. 
63 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, s. 146; İbn Sînâ, Mebde’ ve’l-me’âd, ss. 6, 75; İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 37. 
64 İbn Sînâ, İşaretler ve Tenbihler, s. 131; İbn Sînâ, Dânişnâme-i alâî, s. 226. 
65 İbn Sînâ, Dânişnâme-i alâî, s. 226; İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 184.  



Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                              Journal of Islamic Research. 2021;32(2):348-71 

 

 356 

Hiçbir şekilde bölünemez olan Zorunlu Varlık'ın cinsi ve faslı olmadığından dolayı,66 tanımı(had) ve-

ya burhanı; dayanağı(mevdû') olmadığından dolayı zıddı; mahali, sebebi, niteliği, niceliği, dengi ve ortağı 

da yoktur. Türü olmaması sebebiyle eşi ve benzeri de mevcut değildir. Cüzü ve nevi olmaması hasebiyle 

hiçbir şeyle zatî bir bağı da bulunmamaktadır. Varlığının tamlığı ve başkasından olmayışı yönünde de bir-

dir, O'nun için değişim de söz konusu değildir.67 Zorunlu Varlık için Vâhid-i Münezzeh ibaresini kullanan 

filozof, O'nun mekân ve zamanın kuşatmasından münezzeh olduğunu ifade etmektedir.68 Ayrıca İbn Sînâ, 

Zorunlu Varlık'ın her yönden tek ve hareketin ilkesi olduğunu belirtmektedir.69 O'na bir dendiğinde selbi 

olarak benzeri olmayan veya kendisinin bir parçası bulunmayan kastedilmektedir.70 Kısacası, Zorunlu 

Varlık'ta sebepsizlik, basitlik ve birlik birbirini gerektirmektedir. Başka bir deyişle de bu ilkeler iç içe geç-

miş şekilde birbirilerini doğurmaktadır.71 İbn Sînâ, Zorunlu Varlık'ın birliği vurgusuyla İslam'ın tevhid 

inancını felsefî bir bakış acısıyla sunmaktadır.72 İbn Sînâ, Tanrı'nın birliğinden bahsederken bir şekilde ba-

sitliğini vurgulamakta, sebebinin olmayışından söz ederken de tekliğine işaret etmektedir. Birliğini ve ba-

sitliğini bozucu her türlü durumdan Tanrı'yı tenzih eden İbn Sînâ, varlık kategorisi içindeki mümkün var-

lıklardan ayrı niteliklerini de bu şekilde ortaya koymuş olmaktadır. Yani Zorunlu Varlık isimlendirmesinin 

bütün bu nitelikleri içerisinde topladığını belirterek Tanrı tasavvurunu şekillendirmektedir. 

Varlık Verme 

Zorunlu Varlık'ın Bir olduğunu her fırsatta vurgulayan filozof, Zorunlu Varlık'ı her şeyin varlığının zo-

runluluğunun ilkesi olarak görmektedir. Bu zorunlu kılış ya doğrudan ya da dolaylı olarak gerçekleş-

mektedir.73 Burada İbn Sînâ'nın mümkün varlık kategorisi içerisinde zikrettiği, varlığı başkası sebebiyle 

zorunlu olma durumuna işaret edilmektedir. Varlık sahasına çıkan her varlık, varlığının zorunluluğu 

noktasında gerçek manada Zorunlu Varlık'a dayanmaktadır. Sudûr süreciyle de Tanrı'nın diğer varlıkları 

var edişine açıklık getirilmektedir. Birliği ve basitliğine halel getirilmeksizin bütün varlıkların meydana 

gelişi açıklanmaktadır. 

Zatı gereği bir ve mevcut olan Zorunlu Varlık dışındaki her şey, varlığını O'ndan almakta olup ken-

di zatlarıyla mevcut değildir yani onlar ibda edilmiş mümkün varlıktır.74 Başka bir deyişle kendisi başka-

sından sudûr etmemiş ve varlığı zatından olan Zorunlu Varlık75 ilke olup bütün varlıklar O'ndan lüzum 

yoluyla feyz etmektedir.76 Bununla birlikte küllinin O'ndan varlığa gelişinde kendisi dışında bir şeyi 

                                                           
66 İbn Sînâ, Uyûnul-hikme, s. 57; İbn Sînâ, el-Hidâye, s. 262; İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, s. 18; İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 70. 
67 İbn Sînâ, Uyûnul-hikme, s. 58; İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 187; İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, s. 99,116. Ayrıca bk. İbn Sînâ, “Arş Risalesi”, s. 644; İbn Sînâ, 

Dânişnâme-i alâî, ss. 218-19, 230, 232, 234; İbn Sînâ, İşaretler ve Tenbihler, ss. 131-32; İbn Sînâ, Mebde’ ve’l-me’âd, ss. 17, 31; İbn Sînâ, “Nevruz Risalesi”, 

Kur’an’ın Felsefî Okunuşu İbn Sînâ Örneği, (çev. Mesut Okumuş), Araştırma Yayınları, Ankara 2003, ss. 259-60; İbn Sînâ, “Neyruziyye”, Tis’u resail fi’l-
hikme ve’t-tabiîyyat, Matbaatü’l-Cevaib, Kostantiniye 1298, ss. 93.  
68 İbn Sînâ, “el-Keşf an mahiyyeti’s-salat ve hikmetu teşriiha: Mahiyyetü’s-salat”, Câmiü’l-bedai’: Yahtevi ala resâili’ş-Şeyh er-Reis İbn Sînâ, thk. Muhammed 

Hasan İsmail, Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2004, s. 15; İbn Sînâ, Namaz Hakkındaki Görüşleri, (çev. M. Hazmi Tura), Bürhaneddin Matbaası, İstanbul 

1942, s. 20. 
69 İbn Sînâ, Ta’lîkât, ss. 70, 100; İbn Sînâ, “Kitabu’l-mübâhasât”, Aristo indel Arab, thk. Abdurrahman Bedevi, Vekâletü’l-Matbûât, Kuveyt 1978, s. 195. 
70 İbn Sînâ, Uyûnul-hikme, s. 59; İbn Sînâ, “Uyûnu’l-hikme”, Risaleler, (çev. Alparslan Açıkgenç, M. Hayri Kırbaşoğlu), Kitabiyat, Ankara 2004, s. 90; İbn 

Sînâ, Dânişnâme-i alâî, s. 236. Ayrıca bk. İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, s. 32; İbn Sînâ, İşaretler ve Tenbihler, s. 130. 
71 Bozkurt, “İbn Sînâ’nın Tanrı Anlayışı”, s. 75. 
72 Peter Adamson, “From the Necessary Existent to God”, Interpreting Avicenna Critical Essays, Cambridge University Press, Cambridge 2013, s. 177; Hamid 

Fahmy Zarkasyi, “Ibn Sina’s Concept of Wajib al-Wujud”, 2011, c. 7, sy. 2, s. 386. 
73 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, s. 88. Ayrıca bk. İbn Sînâ, “Arş Risalesi”, s. 642; İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, ss. 16-17. 
74 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, s. 86; İbn Sînâ, “Keyfiyetü’z-ziyaret ve hakikatü’t- duai ve te’siriha fi nüfusu ve’l-ebdan (Ziyaretin Keyfiyeti, Duanın 

Hakikati ve Nefisler ve Bedenler Üzerine Tesiri)”, eş-Şeyhu’r-Reis İbn-i Sînâ, (çev. Necmeddin Pehlivan), DİB Yayınları, Ankara 2015, ss. 239, 245; İbn Sînâ, 

Dânişnâme-i alâî, s. 236; İbn Sînâ, Mebde’ ve’l-me’âd, s. 75. Ayrıca bk. İbn Sînâ, “Nevruz Risalesi”, ss. 259, 263; İbn Sînâ, “Neyruziyye”, ss. 93, 96. 
75 İbn Sînâ, İhlâs Sûresi Tefsiri, ss. 44-45. 
76 İbn Sînâ, Uyûnul-hikme, s. 58; İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 100; İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, ss. 100, 146. Lüzum kavramıyla zorunluluğa değil, sebep ile 

sonuç arasındaki bağa işaret edilmektedir. Alemin varlığa gelişinde Tanrı için bir külfet veya dışardan bir zorunluluğun söz konusu olmadığı da belirtilmek-

tedir. Kaya, “Zorunlulukla İlişkilendirilen Mümkün Varlık”, s. 546. .  



Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                             Journal of Islamic Research. 2021;32(2): 348-71 

 

 357 

amaçlama veya kastetme söz konusu değildir.77 Varlık verişteki gaye ve amaçta bu vesileyle nefyedilmiş-

tir. Bu konuda Fârâbî'nin etkisi açıkça hissedilmektedir ki ona göre varlığa geliş, lüzum ve zaruretledir.  

Buradaki lüzumu doğru anlamak gerekmektedir. Tanrı için dışarıdan bir gereklilik değil, zatının ken-

dinden kaynaklanan bir lüzum olduğu unutulmamalıdır. Zorunlu Varlık ve İlke olmanın bir gereği ola-

rak diğer varlıklar O'ndan feyz etmektedir. Varoluşun kaynağı O'nun zatıdır. Aksi takdirde zatının hem 

zorunluluğu hem de her türlü eksiklikten münezzeh oluşuna halel gelebilir.  

Zat-Sıfat İlişkisi 

İbn Sînâ'nın Zorunlu Varlık'ın zorunluluğuna, birliğine, basitliğine ve varlık verişine yer verdikten son-

ra ele aldığı bir diğer konu sıfatlardır. Bilindiği üzere bu konu, Tanrı'nın varlığı ve birliğinden daha çok 

tartışılmıştır. Sıfatlar probleminde, Tanrı'ya sıfat atfedilip atfedilmeyeceği, sıfatlarını varlığının kabulü-

nün O'nun zatında değişikliğe sebep olup olmayacağı ve varlıklar alemine bunların yansımasının nasıllı-

ğı sorularına cevap bulunmaya çalışılmaktadır. Ayrıca bu tartışmalar, Tanrı'yı sınırlı insan diliyle nite-

lemeden kaynaklı tecsim, teşbih, tenzih ve ta'tîl gibi yaklaşımların ortaya çıkışına da zemin hazırlamak-

tadır.78 İslam filozofları, O'nun ne olduğundan bahsetmenin imkânsızlığı ön kabulüyle tenzih metodunu 

tercih etmişlerdir. Kur'ân'ın temel prensiplerine sadık kalmak suretiyle Tanrı'ya selbi nitelikler -Bir 

bunlar arasında İslam filozoflarının benzer fikirler sundukları bir sıfattır- atfetmişlerdir.79 Bu anlamda 

İbn Sînâ, sıfatlar mevzusu üzerinde çokça durmuş ve Tanrı'nın birlik ve basitliğine zarar vermeden O'n-

da sıfatların nasıl var olabileceğine işaret etmeye çalışmıştır. 

İbn Sînâ, Zorunlu Varlık için yokluğunun düşünülememesi, nedenin olmayışı manasında kıdem, 

hiçbir şekilde bölünmemesi anlamında bir gibi selbi sıfatlarının; hâlik, bâri', musavvir gibi fiiline işaret 

eden izafî sıfatlarının; yaratmaya izafetle ilimden mürekkep olan mürîd ve kâdir gibi hem selbi hem de 

izafî sıfatlarının varlığından bahsetmektedir. Bununla birlikte İbn Sînâ, Zorunlu Varlık'ın mahza cevvâd 

(cömert), behâ', cemal, kemalî hak, ganî,80 zatıyla en yüce âşık ve ma'şûk olduğunu dile getirmektedir.81 

Aynı zamanda ona göre Zorunlu Varlık, akıl alemiyle ilgisini muhafaza eden bir varlık olup bozulup yok 

olmadığı için Hayy'dır.82 

İbn Sînâ, Zorunlu Varlık'ın birçok sıfatının varlığından bahsetmekle birlikte zat-sıfat ilişkisi üzerin-

den bunların varlığından ayrı bir mahiyeti bulunmayan Zorunlu Varlık'ın terkibine sebep olmayacağını 

ve sıfatlarının zatına zaid olmadığını ifade etmektedir.83 Ayrıca Zorunlu Varlık'ın bütün sıfatları bilfiil-

dir ve sıfatlarının bilkuvveliğinden, imkân ve isti'dâdından söz edilemez. Kuvve ve imkân durumu mad-

di varlıklar için geçerlidir. Zorunlu Varlık her ikisinden de münezzehtir.84 İbn Sînâ sıfatların tek tek ifa-

de edilmesinin zatında kesinlikle bir çokluğa tekabül etmediğini belirtmektedir. Nitekim varlık, hayat, 

mebde, gaye, fail, hak, hayr, cûd, ilm, kudret ve irâde mefhumları Zorunlu Varlık'ta tek bir mefhumdur. 

Bunların tümünden tek bir mana ve tek bir zat anlaşılır.85 Zorunlu Varlık zatıyla fail olmanın yanı sıra 

                                                           
77 İbn Sînâ, Mebde’ ve’l-me’âd, s. 75. 
78 Adnan Küçükali, “İbn Sina’nın Selbî Yorumlama Metodu”, Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 2009, c. 13, sy. 1, ss. 60-61. 
79 Bilgehan Bengü Tortuk, “İbn Sina Düşüncesinde Zorunlu Varlık’ın ‘Bir’ Niteliği”, Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2009, sy. 22, s. 

103. 
80 İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, ss. 23-24; İbn Sînâ, “Arş Risalesi”, s. 646. 
81 İbn Sînâ, Mebde’ ve’l-me’âd, s. 18; İbn Sînâ, el-Hidâye, s. 264. 
82 İbn Sînâ, Uyûnul-hikme, s. 59. 
83 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, s. 90; İbn Sînâ, “Arş Risalesi”, s. 644; İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, s. 23. 
84 İbn Sînâ, Ta’lîkât, ss. 50-51, 150. 
85 İbn Sînâ, Mebde’ ve’l-me’âd, ss. 21, 33; İbn Sînâ, “Niruziyye”, s. 93; İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 160. Ayrıca bk. İbn Sînâ, “Nevruz Risalesi”, ss. 259-60. 



Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                              Journal of Islamic Research. 2021;32(2):348-71 

 

 358 

aynı zamanda gaye ve amaçtır (garaz). Fail ve garaz kemalinden dolayı O'nda tektir.86 O'na zatıyla zo-

runlu varlık denildiğinde O'nun bilfiil kâdir olduğu, kudretinin ilmi olduğu söylenmekte ve ilmi O'ndan 

fiilin sadır olmasının sebebi olmaktadır. Başka bir deyişle O, güzel ve tercih edilmiş külli nizamı bilmek-

te ve bu da O'nun kadir olması anlamına gelmektedir, Kudretine etki edecek muharrik bir unsur yok-

tur.87 Kudreti ayrıca zatının her şeyi akletmesi manasına gelmektedir. Bu akletme ise hiçbir şeyin varlı-

ğına dayanmamakta, hiçbir şeyden de alınmamış olup her şeyin ilkesidir. İradesi de hem zat hem de 

mefhum yönünden ilmidir. Genel olarak söylemek gerekirse varlığın feyzinden başka bir şey olmayan ve 

gayeye dayanmayan bu irâde, cömertliğin ta kendisidir.88 Kısacası, hiçbir sıfatın Zorunlu Varlık'ın zatın-

da çokluğa ve başkalığa sebep olması mümkün değildir.   

Sırf iyi olmak, cömertlik ve yetkinlik İbn Sînâ'nın felsefesi içerisinde birbirini gerektiren ve tamam-

layan sıfatlardır.  Zorunlu Varlık'ın cömert oluşu karşılıksız, gayesiz olarak varlık vermek manasındadır. 

Herhangi bir menfaat ya da kötülükten kurtulma ya da övülme gayesi yoktur.89 Herhangi bir amacı ol-

madan kendi isteğiyle O'ndan iyilik gelmekte olup O'nun fiili bu anlamda mutlak cömertliktir.90 Zorun-

lu Varlık, kuvve ve noksandan beri olması ve varlığının kâmil oluşundan dolayı sırf iyidir. Ayrıca her 

şeye iyiliği vermesi sebebiyle de O'na iyi denilmekte91 ve aynı zamanda O, bütün iyiliğinde de ilkesi ol-

maktadır.92 İyilik, ayrıca şeylerin kemali için faydalı ve yararlı olmak manasındadır. Bu anlamda bilfiil 

iyi olan Zorunlu Varlık, her varlık ve her varlığın kemali için müfiddir, şer ve noksandan uzaktır.93 Bu 

üç sıfat bir şekilde varlık vermeyle ilişkilendirilmiş görülmektedir. Varlık verişin gayesizliği, karşılıksız 

oluşu cömertliğe, her şeye iyiliği vermek sırf iyi oluşa, bütün bunları bilfiil gerçekleştirmek ise yetkinli-

ğe işaret etmektedir.  

İbn Sînâ, özü gereği sırf iyi oluşu sebebiyle Zorunlu Varlık'ın bu anlamda her şeyin arzuladığı şey 

olduğunu ifade etmektedir. Burada arzulanan şeyden kasıt ise varlıktır. Nitekim varlık, bu anlamda iyilik 

ve yetkinlik olarak görülebilir. Yokluğu mümkün olan bir varlık için tam bir yetkinlikten söz etmek 

mümkün değildir ve ayrıca onun bütün kötülük ve eksikliklerden uzak olduğu da söylenemez. Ayrıca 

daima bilfiil olmak ve yokluğun söz konusu olmayışı da iyilik olarak görülmektedir.94 Filozof, iyilik, cö-

mertlik, yetkinlik ve kemal arasında bağlantı kurmakta ve bütün bu özellikleri kendisinde bulunduran, 

kötülük ve eksiklikten uzak olan Tanrı'nın gerçek ve hakiki manada iyi olduğuna işaret etmektedir. Ay-

rıca O'nun kendisi dışında bütün varlıklara varlığını vermesi açısından da sırf iyi olarak nitelendirildiği-

ni söylemek mümkündür. Buradaki varlığın, kendisinin iyilik olduğu vurgusu dikkat çekicidir. Ayrıca 

zorunlu-mümkün yani Tanrı ve diğer varlıklar ayrımı net olarak görülmektedir.  

İbn Sînâ, akıl, ilim ve irade sıfatlarını birlikte ele almaktadır. Zorunlu Varlık, sırf akıl olarak görül-

mekte ve bütün yönlerden maddeden ayrı bilfiil makûl olarak tasavvur edilmektedir.95 Ayrıca filozof, 

Zorunlu Varlık'ın basitliğini ve birliğini vurgulamak üzere O'nun zatının akıl, akîl ve makûl olduğunu 

da söylemeyi ihmal etmemektedir. Aynı şekilde Zorunlu Varlık ilim, âlim ve malûmdur. Bunlar zatında 

tek bir manaya tekabül etmekte ve çokluk içermemektedir. Bununla birlikte O'nun için zatında bilmek 

                                                           
86 İbn Sînâ, Ta’lîkât, ss. 18, 178. 
87 İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 53; İbn Sînâ, Dânişnâme-i alâî, s. 262; İbn Sînâ, Uyûnul-hikme, s. 58; İbn Sînâ, “Uyûnu’l-hikme”, s. 90. 
88 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, s. 113. 
89 İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, s. 32; İbn Sînâ, “Arş Risalesi”, s. 650. Cömertliğin ne olduğuna ilişkin bk. İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, ss. 42-43. 
90 İbn Sînâ, Dânişnâme-i alâî, s. 264; İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 22. 
91 İbn Sînâ, “Uyûnu’l-hikme”, s. 59. 
92 İbn Sînâ, el-Hidâye, s. 271. 
93 İbn Sînâ, Mebde’ ve’l-me’âd, s. 11. 
94 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, ss. 100-101; İbn Sînâ, Mebde’ ve’l-me’âd, s. 10. 
95 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, s. 102; İbn Sînâ, Mebde’ ve’l-me’âd, s. 6, 32. 



Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                             Journal of Islamic Research. 2021;32(2): 348-71 

 

 359 

ve akletmek arasında bir fark yoktur.96 Nitekim İbn Sînâ'nın çoğunlukla akletmeyi bilme manasında kul-

landığı görülmektedir.97 Zorunlu Varlık'ta bilme ve akletme zatından kaynaklandığı için insandaki gibi 

dışardan bir etkinin söz konusu olmayışından dolayı da çokluk ve değişime sebep olmamaktadır. Bilfiil 

yetkin olması akletmediği ya da bilmediği bir anın var olmayışına işarettir.  

Zorunlu Varlık zatını hak, hayr ve kemal olarak akleder yani bilir.98 Kemâl ve hayr kendisinde olduğu 

için O alimdir.99 O, kendisinden olan şeyleri idrak ettiğinden dolayı âkildir.100 Birliğini zedeleyici her türlü 

şeyden Zorunlu Varlık'ı tenzih etmeye gayret eden İbn Sînâ, Zorunlu Varlık'ın birçok fiilinin varlığını ka-

bul etmenin O'na eksiklik atfetmek manasına geleceğini düşünmekte ve aynı minvalde O'nun her şeyi tü-

mel bir tarzda aklettiğini ifade ederek pek çok akledişinin O'nun için söz konusu olamayacağını söylemek-

tedir.101 Burada da Tanrı'nın birliğine, basitliğine halel getirmeme gayreti göze çarpmaktadır.  

Kendi zatını sırf akıl ve ilk ilke olarak akleden Zorunlu Varlık, varlığın kendisinden meydana geldi-

ğini ve onun ilkesi olduğunu da akletmektedir.102 Zorunlu Varlık, fesâdatı, yokluğu, şer ve noksanlığı 

akletmekten münezzehtir. Ademi, zülmeti akletmek bilkuvvelik olduğundan dolayı böyle bir şeyde O'-

nun için söz konusu değildir.103 Bu düşüncenin temelinde İbn Sînâ'nın Zorunlu Varlık'ın akletmesini 

varlık vermek olarak görmesi etkilidir. Ayrıca sırf iyi olan Zorunlu Varlık, mutlak yetkinlik sahibi oldu-

ğu için akletme fiilinde de herhangi bir noksanlık ve bilkuvvelikten söz etmek mümkün değildir.  

İlmine gelince O, zatını ve O'ndan olan her varlığı yani cüziyi külli tarzda bilmektedir.104 Zorunlu 

Varlık'ın cüzilere dair bilgisi zamansal bir bilgi değildir, yani geçmiş, şimdi ve geleceği içine almayan aş-

kın bir biliştir.105 Akılla doğrudan bağlantılı olarak O, sebepleri ve bu sebeplerin örtüşmesini bilmekte-

dir. Zorunlu Varlık, sebeplerin yol açtığı şeyleri, onlar arasındaki zamanları ve onlara ait sonuçları da 

zorunlu olarak bilmektedir. Ayrıca O'nun bilgisi insanın bilgisiyle mukayese edilemez. Çünkü Zorunlu 

Varlık'ın bilgisi bilinene tabi değildir ve değişmemektedir. İnsan, şeylerin sebebini tam olarak bileme-

mektedir. Ancak Zorunlu Varlık, var olan her şeyin kendisinden geldiğinden ve nedeni olduğundan do-

layı her şeyi bilmektedir.106 Nitekim filozof, Zorunlu Varlık'ın bilgisi dışında hiçbir şeyin kalmadığını 

"Göklerde ve yerde zerre ölçüsünde hiçbir şey O'na gizli değildir"107 ayetiyle vurgulamaktadır.108 O'nun 

bilgisi dışında kalan hiçbir şey olmaması hasebiyle O, mutlak hakîmdir, hikmeti ilmidir. Bütün mevcu-

datın illeti olup onlara varlık ve bekası için ihtiyaç duyduğu kemali vermektedir.109 İbn Sînâ, zatında de-

ğişime sebep olmadan Tanrı'nın nasıl her şeyi bilebileceğini hem aklî hem de naklî delillerle ortaya 

koymakta ve Tanrı'nın bilgisiyle insanın bilgisini kıyaslamanın mümkün olmayışına işaret ederek Zo-

runlu Varlık'ın tekliği, eşsizliği de dolaylı olarak vurgulamaktadır. 

                                                           
96 İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, ss. 24-25; İbn Sînâ, “Arş Risalesi”, ss. 646-47; İbn Sînâ, Dânişnâme-i alâî, ss. 240, 242; İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, ss. 
102, 104; İbn Sînâ, el-Hidâye, ss. 263-64; İbn Sînâ, Mebde’ ve’l-me’âd, s. 75.. Ayrıca bk. İbn Sînâ, Uyûnul-hikme, s. 48. 
97 Maraş, “İbn Sina Felsefesinde Bir”, s. 52. 
98 İbn Sînâ, el-Hidâye, s. 264. 
99 İbn Sînâ, el-Hidâye, s. 271. 
100 İbn Sînâ, el-Hidâye, s. 271. 
101 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, s. 105. 
102 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, s. 147; İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 164. 
103 İbn Sînâ, Mebde’ ve’l-me’âd, s. 32. 
104 İbn Sînâ, el-Hidâye, s. 266. 
105 İbn Sînâ, İşaretler ve Tenbihler, s. 168. 
106 İbn Sînâ, Dânişnâme-i alâî, ss. 242, 244, 248; İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 21;İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, s. 26; İbn Sînâ, “Arş Risalesi”, s. 647. Ayrıca bk. İbn 

Sînâ, Uyûnul-hikme, s. 58.  
107 Sebe' 34/3 
108 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, s. 105; İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, s. 26; İbn Sînâ, “Arş Risalesi”, s. 647; İbn Sînâ, Dânişnâme-i alâî, s. 252; İbn Sînâ, 

Ta’lîkât, s. 15. 
109 İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 21; İbn Sînâ, Dânişnâme-i alâî, s. 262. 



Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                              Journal of Islamic Research. 2021;32(2):348-71 

 

 360 

Zorunlu Varlık'ın irâdesi, ilmidir. Bizim fiillerimiz bir gayeye tabi iken Zorunlu Varlık için böyle 

bir şeyden yani O'nun fiilinin amaca göre olması, kendine uygun fiili bilip arzulaması ve onu elde etme-

yi beklemesi gibi bir şeyden söz etmek mümkün değildir. Bu anlamda Zorunlu Varlık'ın nefsinde bir şe-

yin iyi ve güzel olduğunu bilmesi irâde etmesi anlamına gelmektedir.110 Amaç, arzulama ve zamansal 

olarak bekleme bir eksikliği çağrıştırması hasebiyle Tanrı'dan nefyedilmiştir. 

Semî ve Basîr oluşuna gelince Zorunlu Varlık, görülür olanı bilen manasında Basîr, işitilir olanı bi-

len manasında ise Semî'dir.111  Bütün bu sıfatların hepsi ilim sıfatına racidir. Başka bir deyişle O'nun ilim 

sıfatı dışında başka bir sıfatı yoktur.112 Tanrı'nın sıfatlarını (akletme, irade, kudret, hikmet vb.) ilim sıfatı 

altında toplama gayreti İbn Sînâ'nın Tanrı tasavvurunun önemli bir özelliğidir. Böylelikle filozof, O'nun 

birliği ve basitliğini koruyarak sıfatlarının varlığını kabul etmektedir.  

İbn Sînâ'nın Tanrı'nın sıfatlarına ilişkin yukarıdaki değerlendirmeleri özellikle de ilim ve akla iliş-

kin açıklamaları zorunluluğu ve basitliği vurgulanan Tanrı'nın aynı zamanda etkin ve yetkin olduğuna 

işaret etmektedir. Filozofun Tanrı'nın etkinliğini açıklarken felsefî mirastan kaynaklanan rasyonel çıka-

rımlarla birlikte çoğunlukla dini kaynaklara başvurduğu söylenebilir.113 İbn Sînâ, Fârâbî gibi Tanrı'nın 

akıl, akîl ve makûl; ilim, alîm ve malûm oluşuna işaret ederek diğer sıfatları da ilim sıfatına raci kılarak 

etkin bir Tanrı tasavvuruna sahip olduğunu basitlik ve birliği de dolaylı olarak vurgulamak suretiyle or-

taya koymaktadır. Buna göre İbn Sînâ, Zorunlu Varlık isimlendirmesi altında büyük ölçüde Tanrı tasav-

vurunun detaylarını bize sunmaktadır.  

Zorunlu Varlık isimlendirmesinde olumsuzlayıcı bir dilin hakimiyeti dikkat çekicidir. Bunda daha 

önce de bahsedildiği üzere Tanrı'nın ancak ne olmadığından bahsedilebileceği düşüncesinin etkisi gö-

rülmektedir. Ancak İbn Sînâ, selbi sıfatlardan bahsetmenin yanında izafî sıfatlara da yer vermektedir. 

Zaman zaman izafî sıfatlar aracılığıyla Zorunlu Varlık'ın neliğine dair açıklamalar yaptığı görülmektedir. 

Kısacası, Zorunlu Varlık üzerinde Tanrı'nın varlığı, birliği, basitliği ve eşsizliği tevhid ve tenzih eksenin-

de sunulmaktadır. Ayrıca Zorunlu Varlık isimlendirmesini hemen hemen birçok eserinde kullanan İbn 

Sînâ nezdinde zorunluluğa yapılan bu vurgu, Tanrı'nın var olmamasının imkânsızlığını açık şekilde ifade 

etme gayretinin bir ürünüdür. 

Zorunlu Varlık kavramının filozofun eserlerinde kullanımına bakacak olursak İbn Sînâ'nın erken 

dönem eserlerinden geç dönem eserlerinin114 özellikle metafiziğe ilişkin olanların hemen hepsinde bu 

kavrama yer verdiği görülmektedir. Dolayısıyla Zorunlu Varlık isimlendirmesi İbn Sînâ'nın felsefesinin 

en merkezi kavramı halini almakla birlikte varlık felsefesinin de temelini teşkil etmektedir. Ayrıca var-

lık kategorileri içerisinde Yaratıcı'nın eşsiz konumuna da işaret etmekte ve diğer var olanlardan farklılı-

ğını yokluğunu düşünmenin imkânsızlığıyla temellendirmektedir. Filozof nezdinde bir zorunlu varlığın 

var olduğu kabul edilmediği takdirde başka bir varlığın varlığından bahsetmenin imkânı da ortadan 

kalkmaktadır. Bu durumda en iyi zorunlu ifadesiyle dile getirilmekte ve var oluş bu zorunlu varlıkla ger-

çeklik kazanmaktadır. İbn Sînâ'nın kendinden önceki İslam filozoflarına kıyasla Zorunlu Varlık ismini 

                                                           
110 İbn Sînâ, Ta’lîkât, ss. 16, 19; İbn Sînâ, et-Ta’lîkât Felsefî-Bilimsel Fragmanlar I, (çev. İsmail Hanoğlu), Elis Yayınları, Ankara 2019, s. 28. 
111 İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, s. 30; İbn Sînâ, “Arş Risalesi”, s. 649. 
112 İbn Sînâ, Dânişnâme-i alâî, s. 258. 
113 Bozkurt, “İbn Sînâ’nın Tanrı Anlayışı”, s. 80. 
114 İbn Sînâ'nın temel eserleri beş dönem içerisinde ele alınmaktadır. Erken dönemde el-Hikmetü’l-aruziyye, geçiş döneminde Mebde’ ve’l-me’âd, orta dö-

nemde Şifâ, Necât, Dânişnâme-i alâî, Doğu felsefesi döneminde el-Meşrikuyyun, geç dönemde ise Ta’lîkât, el-İşârât ve’t-tenbîhât adlı eserleri yer almaktadır. 

Kronolojinin detayları için bk. Dimitri Gutas, Avicenna and the Aristotelian Tradition: Introduction to Reading Avicenna’s Philosophical Works, Brill, New 

York 2014, s. 165. 



Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                             Journal of Islamic Research. 2021;32(2): 348-71 

 

 361 

bütün detaylarıyla ele aldığını, bu isme diğer isimleri de içine alacak geniş bir perspektif kazandırdığını 

ve felsefesinin merkezine yerleştirdiğini söylemek mümkündür.  

İLK/İLK İLKE 

İbn Sînâ'nın Tanrı için kullandığı ikinci isim, İlk/İlk İlke'dir. İlk olarak bunlara verilen anlamlara bak-

mak filozofun bu isimleri tercih ediş sebebini anlamayı kolaylaştıracaktır. Mebde ve Evvel kavramlarına 

sözlükte şu anlamlar yüklenmektedir: "Mebde, ilke, başlangıç; ilk olan kendisinden başka bir şeyin çıktı-

ğı temel, köken, dayanak, kaynak; aklın, bilimlerin veya varlığın ilkesi. Mebde', sebep denilen her şey 

için kullanılır... Evvel, ilk veya başlangıç. İlk ilke. İlk temel köken ve dayanak, Tanrı."115 Ehli sülûkun 

ıstılahında İlk, Allah Teâlâ'nın ismidir.116 

İbn Sînâ, İlk İlke'nin filozoflar tarafından Zorunlu Varlık olarak isimlendirilen İlk İllet olduğunu 

belirtmektedir.117 Filozof, bu açıklamasıyla bu isimlendirmenin Zorunlu Varlık altında da değerlendiri-

lebileceğini bize hatırlatmaktadır. Ayrıca bu ifadesiyle ilke ile illetin beraber düşünülebileceğini de söy-

lemektedir. Bununla birlikte yukarıdaki tariflere baktığımızda ilke anlamının hem mebde hem de evvel 

için kullanıldığı görülmektedir. İbn Sînâ'nın eserlerinde varlığa dair düşüncelerini aktarırken İlk İlke ile 

başlayıp İlk ile devam etmesini bu bağlamda okumak mümkündür. Bu başlık altında İbn Sînâ'nın Tanrı 

için kullandığı İlk ve İlk İlke isimlendirmeleri farklı türevleri (Mebde-i Hak, İlk Gerçek, İlk İllet, 

Evvelü'l-Vâhid) ile birlikte ele alınmıştır.  

İlk 

İbn Sînâ'nın sıklıkla kullandığı isimlerden biri de İlk'tir. Ona göre Tanrı'ya İlk denilmesinin sebebi Tan-

rı'nın zatında terkip bulunmaması, nedenin olmaması ve eşyanın kendisinden sudûr etmesi118 yani her 

şeyin varlığının kaynağı olmasıdır.119 Zorunlu varlık olan İlk, ilkesi olmayan120 ve kendisi dışında kalan 

bütün mevcudatın başlangıcı, ilkesi olmanın yanı sıra sonu (münteha)dur.121 Bu isimlendirmede varlık 

verme niteliğinin ön plana çıktığı söylenebilir. Bununla birlikte İlk oluş dolaylı olarak yine zorunlu var-

lık olmayla ilişkilendirilmiş görünmekte ve Tanrı, vacip oluşunun bir sonucu olarak bütün varlıkların 

ilkesi olmaktadır. Her şeyin sonu olmasına gelince bu bütün varlıkların yine o kaynağa döneceğine bir 

işaret olarak değerlendirilebilir.  

Zorunlu Varlık'takine benzer şekilde İlk, varlığında ayrı bir mahiyeti bulunmayan, tanımı olmayan, 

yokluğundan bahsedilemeyen, ortağı olmayan sırf varlıktır.122 İlk, basitliğin ve belli olmanın zirvesinde 

bir basitliktedir ve zatı, akli ve cismani bir sıfatın, hilyenin (süs) veya durumun ilişmesinden de münez-

zehtir.123 İlk'in diğer varlıklardan farkına işaret edilmekte ve basitliği, birliği vurgulanmaktadır. Zorunlu 

Varlık'taki gibi yine varlık-mahiyet ayrımının olmadığı belirtilmektedir.  

Akli irfânın açıklıyla kendisine işaret edilebilen İlk, maddeden ve maddeyle ilişkili olan her şeyden 

uzak olup bozuluştan münezzehtir. İlk dışında her şey nedenli olduğundan dolayı zorunlu ilkeyle bir 

                                                           
115 Mehmet Vural, İslam Felsefesi Sözlüğü, Elis Yayınları, Ankara 2011, ss. 159, 388. Ayrıca bk. Tehânevî, Mevsuatu Keşşâfu ıstılâhâti’l-fünûn ve’l-ulûm, 

Mektebetu Lübnan, Beyrut 1996, ss. 2/1431, 1/289. 
116 Tehânevî, Keşşâfu ıstılâhâti’l-fünûn, s. 1/289. 
117 İbn Sînâ, “Keyfiyetü’z-ziyaret ve hakikatü’t- duai”, s. ar. 239, tr. 244. 
118 İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, s. 33; İbn Sînâ, “Arş Risalesi”, s. 650. 
119 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, s. 88. 
120 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, s. 99. 
121 İbn Sînâ, İhlâs Sûresi Tefsiri, ss. 28-29; İbn Sînâ, “Niruziyye”, s. 96. 
122 Bk. İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, ss. 87, 89, 92; İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, s. 19; İbn Sînâ, Dânişnâme-i alâî, s. 230; İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 184. 
123 İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 33; İbn Sînâ, Felsefî-Bilimsel Fragmanlar I, s. 62. 



Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                              Journal of Islamic Research. 2021;32(2):348-71 

 

 362 

eşitlikten bahsedilemez. Bu anlamda zıddının varlığından da söz edilemez.124 Bunun yanı sıra görelilik, 

değişkenlik ve çokluk O'nun için söz konusu değildir.125 Birlik O'nun zatına ilişen bir şey değildir, bila-

kis varlığı olumsuzlayıcıdır.126 Zorunlu Varlık isimlendirmesine benzer şekilde Tanrı'nın diğer varlıklar-

dan farklı oluşu özellikle vurgulanmış ve birliği de bu surette pekiştirilmiştir.   

Bütün sebeplerin sebebi olan İlk, sebep ve sebepli düzenine göre kendisine ait olan malumatın lü-

zumunun sebebi olduğu gibi aynı zamanda O'ndan sadır olan malumatın varlığının da sebebidir. Her şe-

yi bilmesi hasebiyle her malûmun ve sebebin illetidir. Bunu dua konusuna da aktaran İbn Sînâ'ya göre 

İlk, dua edenin duasının sebebi olmanın yanı sıra dua edenin de sebebidir. Dua eden dua ederek duasını 

İlk'in bilinmesini sağlar, ancak hakikatte dua edenin İlk'e bir tesiri söz konusu değildir. Çünkü O, hakiki 

müessirdir.127 Dışardan hiçbir şeyin O'na tesirinin olmadığı, İlk'in her şeyin sebebi olduğu dua örneğiyle 

açıklığa kavuşturulmuştur.  

İbn Sînâ, Zorunlu Varlık isimlendirmesinde yer verdiği gibi İlk'in bütün varlığın kendisinden fey-

zinden hoşnut olduğunu ve bu feyzin zatından kaynaklanan bir gereklilik (lüzum) şeklinde vuku buldu-

ğunu belirtmektedir.128 Ayrıca o, akletme ve varlığa gelme konusunda da Zorunlu Varlık isimlendirme-

sinde yer alan benzer şeyleri söylemekte ve İlk'in ilk ilke ve mahza akıl olarak varlıktaki hayır nizamı-

nın özü gereği ilkesi olan zatını aklettiğini dile getirmektedir. Bu İlk'in zatına doğrudan ait olan ilk fiil-

dir. Bütünün kendinden meydana gelişini onların ilkesi olması hasebiyle akletmekte129 ve bu şeyler on-

dan hasıl olmaktadır.130 O'ndan ilk olarak ibda' eden, akıllar alemindeki on akıldır; onlar, Gerçek İlk'e 

boyun eğmekte ve emrini izhar etmeyi arzulamaktadırlar.131    

İbn Sînâ, İlk lafzıyla Tanrı'nın zatına ve O'ndan varlıkların meydana gelişine işaret ettikten sonra 

bunlarla da bağlantılı olan sıfatlar konusuna geçmektedir. Bu anlamda İlk, zatından dolayı ma'kûl ve 

âkil132, zatıyla hayırdır, âşıktır ve kendisi dışındakilerin ilkesidir. Aynı zamanda zatı istenen olup O'ndan 

sudûr eden her şey, O'nun zatındaki hayra talip olur. Bütün bu sıfatlar O'nda tektir.133 Sıfatlara dair bu 

açıklamalarda Tanrı'nın zatının basitliğini ve birliğini koruma isteği göze çarpmaktadır. Zatında çokluğa 

mahal vermeksizin Tanrı'nın sıfatlarının varlığı açıklanmaya çalışılmaktadır. Bu şekilde İbn Sînâ'nın 

Tanrı tasavvurunun temelini basitlik ve birliğin oluşturduğu gerçeği açık bir şekilde görülmektedir. 

İbn Sînâ, İlk'in ilmine dair Zorunlu Varlık'takine benzer açıklamalar yapmaktadır.134 İlk isminde 

Tanrı'nın ilminin varlığın sebebi oluşuna ve tek seferde bilmeye daha çok vurgu yapıldığı görülmekte-

dir.135 O, irâde ve meşiyetinde herhangi bir değişiklik olmaksızın hayır nizamını en beliğ ve en ekmel 

tarzda bilmektedir.136 İlk, bizatihi bilgide kâmil bir düzeyde olduğundan gerçek hakîmdir. O'nun kudre-

ti, ilmi ve hikmeti tamdır ve fiillerinde asla eksiklik, kusur veya acziyet bulunmayıp kamildir. Âlemin 

                                                           
124 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, ss. 95, 98; İbn Sînâ, Mebde’ ve’l-me’âd, s. 12; İbn Sînâ, el-Hidâye, ss. 262-63; İbn Sînâ, İşaretler ve Tenbihler, s. 133. 

Zorunlu Varlığın denginin olmadığına ilişkin detaylı açıklama için bkz. İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik I, ss. 38-40; İbn Sînâ, “Arş Risalesi”, ss. 644-45. 
125 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik I, s. 36. 
126 İbn Sînâ, Ta’lîkât, ss. 33-34. 
127 İbn Sînâ, “Keyfiyetü’z-ziyaret ve hakikatü’t- duai”, s. 250. 
128 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, ss. 147-48; İbn Sînâ, el-Hikmetü’l-aruziyye, s. 161; İbn Sînâ, Kitabu’n-necât, thk. Macit Fahri, Daru’l-Afaki’l-Cedide, 

Beyrut 1982, s. 311. 
129 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, ss. 108, 147. 
130 İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 155. 
131 İbn Sînâ, “Nevruz Risalesi”, s. 260; İbn Sînâ, “Niruziyye”, s. 93. 
132 İbn Sînâ, İşaretler ve Tenbihler, s. 133. 
133 İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 157. Bunun nasıllığına ilişkin açıklamalar için bk. İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 49. 
134 Bk. İbn Sînâ, el-Hidâye, s. 269; İbn Sînâ, Dânişnâme-i alâî, s. 252; İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 14; İbn Sînâ, “Keyfiyetü’z-ziyaret ve hakikatü’t- duai”, s. 240; İbn 

Sînâ, Ta’lîkât, s. 15; İbn Sînâ, Ta’lîkât, ss. 66, 116-17; İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, s. 34; İbn Sînâ, “Arş Risalesi”, s. 651. 
135 İbn Sînâ, Ta’lîkât, ss. 28-29; İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, s. 108.   
136 İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, s. 30; İbn Sînâ, “Arş Risalesi”, s. 649. 



Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                             Journal of Islamic Research. 2021;32(2): 348-71 

 

 363 

(varlığı), bekasının ve nizamının sebebi İlk'in kudretidir.137 Filozofun bu açıklamaları Tanrı'nın bilgisi-

nin her şeyi içine aldığını açıkça ortaya koymaktadır. Ayrıca bu isimlendirmedeki hayır nizamı ve yet-

kinlik vurgusu da dikkat çekmektedir.  

İlk isimlendirmesinin bir diğer türü ise Kindî ve Fârâbî tarafından da kullanılan Gerçek İlk'dir. Ger-

çek İlk'in her gerçeğin illeti olduğunu ifade eden Kindî gibi138 İbn Sînâ'da her şeyin O'nun zatının kema-

li sebebiyle var olduğunu dile getirmektedir.139 İlk Gerçek,140 mutlak hayırdır, aynı zamanda bereketleri 

indiren ve iyilikleri feyz ettirendir. İyilik, O'ndan bir gereklilik olarak feyz etmektedir.141 İlk Gerçek 

isimlendirmesiyle hiçbir şeye muhtaç olmayan, kâmil, varlık verici bir Tanrı tasavvuru ortaya konul-

maktadır.  

İlk İlke 

İbn Sînâ, İlk İlke isimlendirmesinde Zorunlu Varlık'taki gibi Tanrı'nın zorunlu142, bir, tek, basit143, tam, 

hayır144 ve diğer varlıklardan farklı olduğuna değinmenin yanı sıra varlığın başlangıcı oluşuna dikkat 

çekmektedir.145 Nitekim İlk İlke'yi "yokluk karanlığını varlık nuruyla yaran zatıyla zorunlu varlık"146 di-

ye tarif etmektedir. O, aynı zamanda irade ve meşietiyle kendi dışındakiler üzerine müessir olarak nu-

run feyezanın da kaynağıdır.147  Yukarıda değinilen zorunlu varlık oluş, doğrudan bir isimlendirme değil 

de İlk İlke'nin bir niteliği olarak kullanılmıştır. Ancak İlk İlke isimlendirmesinde varlık verme ve varlı-

ğın kaynağı olma en çok üzerinde durulan şey olarak karşımıza çıkmakta ve her fırsatta dile getirilmek-

tedir. İbn Sînâ, Fârâbî gibi İlk Varlık demek yerine İlk İlke'yi kullanmak suretiyle aslında bütün mevcu-

datın O'na dayandığını gözler önüne sermektedir.  

Filozof, mümkün mahiyetlerin yaratılışlarının her anında İlk İlke'nin inayet (subutuha an ifâda) ve 

ihsanından(cud) nasiplendiklerine148 işaret etmenin yanı sıra Ahidname adlı eserinde İlk İlke'nin insana 

neler bahşettiği şu cümlelerle ifade etmektedir:  

"Mebde-i Evvel, onlara (hoca ve talebeler) aklı ve gücü veren, varlıklarının ilkesi olan, hareket ve 

ortaya çıkışlarının sebeplerinin takdirini ilk hazırlayan, onları  kendi  varlığından bir sûretle süsle-

yen, kendi varlığı ve var ediş örneği üzere şekil  vererek onlarda en yüksek yetkinliği gerçekleşmesini 

sağlayandır. O öyle yücedir ki, hiçbir kimse O’nun yüceliğine ulaşamaz ve hiçbir kemâl O’nun kemâliyle 

nitelenemez."149  

Ahidname'deki bu ibareler, filozofun farklı isimlendirmelerle de olsa her fırsatta Tanrı'nın yüceliği-

ni, varoluşun kaynağı ve mutlak kemal sahibi olduğunu vurgulama gayretine güzel bir örnektir.   

                                                           
137 İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 62. 
138 Kindî, “İlk Felsefe Üzerine”, s. 126. 
139 İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, s. 22. 
140 İbn Sînâ, “el- Adhaviyye fi’l-me’âd”, Felsefe ve Ölüm Ötesi, (çev. Mahmut Kaya), Klasik Yayınları, İstanbul 2011, s. 47. 
141 İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, ss. 39-40. 
142 İbn Sînâ, Uyûnul-hikme, s. 57. 
143 İbn Sînâ, İhlâs Sûresi Tefsiri, ss. 32-33. 
144 İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 102. 
145 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, ss. 70-71, 85. 
146 İbn Sînâ, “Felak”, Tefsîri’l-Kurânî ve’l-lugati’s-sûfiyye fi felsefeti İbn Sînâ, thk. Hasan Asi, Müessesetü’l-Camiatü’l-Dirâsât, Beyrut 1982, s. 116; İbn Sînâ, 

“Felak Sûresi Tefsiri”, Kur’an’ın Felsefî Okunuşu İbn Sînâ Örneği, (çev. Mesut Okumuş), Araştırma Yayınları, Ankara 2003, s. 251. 
147 İbn Sînâ, “Keyfiyetü’z-ziyaret ve hakikatü’t- duai”, ss. 239-40. 
148 İbn Sînâ, “Felak”, s. 117; İbn Sînâ, “Felak Sûresi Tefsiri”, s. 252. 
149 İbn Sînâ, “Nüshatü’l-Ahd (Ahidname)”, Aristo inde’l-Arap, thk. Abdurrahman Bedevi, Vekaletü’l-Matbuat, Kuveyt 1978, s. 247; Mahmut Kaya, “İbn 

Sînâ’nın Filozof Yemini”, Uluslararası İbn Sînâ Sempozyumu Bildiriler, İstanbul, 2009, c. II, s. 158. 



Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                              Journal of Islamic Research. 2021;32(2):348-71 

 

 364 

Mutlak manada tesir eden dışındaki bütün her şey hem tesir eden hem de tesir edilen olup hiçbir 

tesirde kalmayan müessire dönmektedir. Bu ise gerçek Bir olan İlk İlke'dir.150 İlk İlke'yi nitelemek üzere 

kullandığı Gerçek Bir kavramı İbn Sînâ'nın Tanrı tasavvurundaki Kindî etkisine bir örnek olarak sunu-

labilir. Ancak filozof, Kindî gibi bu kavramı doğrudan Tanrı için kullanmak yerine O'nu İlk İlke'nin bir 

niteliği olarak sunmaktadır.  Ayrıca İbn Sînâ, Tanrı'nın akıl, akîl ve makûl olduğunu söylemekte ve bu 

nokta da Kindî'nin Gerçek Bir'in akıl olmadığı151 görüşüne katılmadığını göstermiş olmaktadır. Bununla 

birlikte Kindî, sebepli varlıkların birliğinin hüviyetlerinden başka olduğunu ifade etmekte ve Mutlak 

Bir'in ise birliği ile hüviyetini aynı olduğunu belirtmektedir.152 İbn Sînâ daha sonraları bunu Fârâbî'den 

de daha sistemli bir şekilde-nitekim o zat ve cevher ifadelerini kullanmaktadır- Tanrı'nın diğer varlık-

lardan farklılığını ortaya koymak üzere varlık-mahiyet ayrımı ile sistemleştirmiştir. 

İbn Sînâ, çoğunlukla ilke kavramını kullanmakla birlikte zaman zaman Tanrı için illet kavramına da 

yer vermektedir. İlk İllet, kendisine hakiki varlık denilmesi hasebiyle zatıyla mutlak mahza iyidir. İyili-

ğin kemalini elde etmiş olup O'nda hiçbir yönden eksiklikten söz edilemez. Ma'lûllerin varlığı için İlk 

İllet'in varlığı gereklidir.153 Ayrıca İllet, feleklerin ortak olarak arzu duyduğudur.154 Bu arzu duymada 

varlığa gelme ve varlığını devam ettirmede O'na olan ihtiyaca da bir ima vardır. İlk İllet kullanımına İbn 

Sînâ öncesi Kindî ve Fârâbî'de rastlanmaktadır. İbn Sînâ'da bu isimle selefleri gibi ma'lûllerin İlk İllet'e 

olan ihtiyaçlarını vurgulamaktadır. Ancak İbn Sînâ'da farklı olarak mutlak iyi oluşa dikkat çekilmekte-

dir. 

İbn Sînâ, İlk İlke'nin bir oluşuyla diğer varlıkların O'ndan meydana gelişi arasında bir bağlantı 

kurmaktadır. Temelde ruhânî ve cismâni diye iki kısma ayrılan bütün mevcudatın emir ve halkı, Gerçek 

İlke'nin (Mebde-i Hak) elindedir.155 Filozof, gerçek bir olan İlk İlke'den sadece birin sudûr etmesi başka 

bir deyişle İlk İllet'ten mevcut olan şeyin de sayıca bir olması gerektiği sonucuna varmaktadır. Diğer 

varlıklar ise kendisinden tulen ve arzan inen tertip üzere sadır olmaktadır.156 Şöyle ki İlk İllet'ten ilk akıl 

doğrudan, diğerleri ise vasıtalı olarak sudûr etmektedir.157 Burada filozofun, İlk'i değil de İlk İlke ve İlk 

İllet isimlerini tercih etmesi Tanrı'nın her şeyin sebebi, dayanağı ve ilkesi olduğunu vurgulama isteği 

olarak yorumlanabilir. Doğrudan ve vasıtayla ilke olma düşüncesini ortaya koymak suretiyle İbn Sînâ 

hem Tanrı'nın birliğini ve basitliğini korumaya hem de bütün varlıkların O'ndan sudûr ettiğini, O'na 

dayandığını kanıtlamaya çalışmaktadır. Kısacası, burada Tanrı tasavvurunun önemli bir ilkesi basitlik, 

birlik ve ilke oluşun nasıllığına açıklık getirilmektedir. Bir'den doğrudan birin çıkışı ilkesi Tanrı'dan 

çokluğu tenzih etme gayretinin bir ürünüdür.   

İlk/İlk İlke ve benzer isimlendirmelerde ağırlıklı olarak üzerinde durulan konunun Tanrı ve diğer 

varlıklarla olan bağlantısı olduğu görülmektedir. Nitekim özellikle sudûr süreci ön plana çıkartılmakta-

dır. Zatına ilişkin değerlendirmelerde çoğunlukla bu minvalde yapılmaktadır. Tanrı'nın kendisi dışında-

ki bütün varlıkların varlık sebebi ve ilkesi olduğu mebde lafzıyla açıklığa kavuşturulmaktadır. Sıfatlar 

konusu da Zorunlu Varlık isimlendirmesindeki zata ilişkin değerlendirmelerden ziyade çoğunlukla 

sudûrla bağlantılı olarak işlenmiş gibi görünmektedir. Bu bağlamda filozofun bu isimlendirme ayırımını 

                                                           
150 İbn Sînâ, “Keyfiyetü’z-ziyaret ve hakikatü’t- duai”, ss. 239-40, 246. 
151 Kindî, “İlk Felsefe Üzerine”, s. 170. 
152 Kindî, “İlk Felsefe Üzerine”, s. 176. 
153 İbn Sînâ, Risâle fi mahiyeti’l-’ışk (Aşkın Mahiyeti Hakkında Risale), (çev. Ahmet Ateş), İbrahim Horoz Basımevi, İstanbul 1953, ss. 13-14, 21-22. 
154 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, s. 144. 
155 İbn Sînâ, “Nevruz Risalesi”, s. 261; İbn Sînâ, “Niruziyye”, s. 94. 
156 İbn Sînâ, İhlâs Sûresi Tefsiri, ss. 26-27; İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, s. 148. 
157 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, ss. 150, 153. Ayrıca bk. İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, s. 36; İbn Sînâ, Dânişnâme-i alâî, ss. 278, 338-40. 



Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                             Journal of Islamic Research. 2021;32(2): 348-71 

 

 365 

bilinçli bir şekilde yaptığı söylenebilir. Zaten bu kavramın yukarıda zikrettiğimiz anlam çerçevesi (ilk, 

ilke, başlangıç, sebep vb. ) de bunu açıklamaktadır.  

İlk/İlk İlke isminin de felsefî bir kavram halini aldığı görülmektedir. İbn Sînâ, Zorunlu Varlık'ta ol-

duğu üzere bu kavramı da erken dönem eserlerinden geç dönem eserlerine kadar hemen hemen bütün 

eserlerinde kullanmıştır. Dolayısıyla zorunluluk kavramından sonra filozofun ikincil olarak Tanrı için 

ön plana çıkardığı en önemli niteliğin varlık vermek olduğu görülmektedir. Fârâbî'nin İlk Varlık'ının 

İbn Sînâ'da İlk İlke'ye dönüştüğü ve ilke oluşun ön plana çıkarıldığı söylenebilir. 

ALLAH TEÂLÂ 

İbn Sînâ'nın yukarıda zikrettiğimiz iki isim dışında Tanrı için sıklıkla kullandığı isimlerden biri de Allah 

lafzıdır. Nitekim bu lafzın kullanılışına ilişkin detaylı bilgiyi İhlas sûresine yazmış olduğu tefsirinde 

açıklamaktadır. Filozofa göre, Zorunlu Varlık'ın zatı ile varlığının aynı olması hasebiyle kendisine dela-

let edecek bir lafız yoktur ve O ancak lazımlarıyla şerh ve tarif edilebilmektedir. Bu minvalde O'nun iza-

fî ve selbi levâzımların her ikisini toplayan Allah lafzıyla en mükemmel tarifi yapılabilmektedir. Allah 

ismiyle Zorunlu Varlık'ın gerçek manada basit ve mutlak zat olduğuna işaret edilmektedir.158 Filozof, 

buradaki açıklamalarıyla bu ismi Zorunlu Varlık'ı açıklayıcı olarak kullanmış gibi görünmektedir. Ben-

zer durum İlk/İlk İlke isimlendirmesinde de karşımıza çıkmaktadır. Daha önce ifade ettiğimiz üzere İbn 

Sînâ'nın Tanrı için Zorunlu Varlık isimlendirmesini bazen diğer isimlendirmeleri içine alan şemsiye bir 

kavram; bazen de bağımsız olarak Tanrı'ya işaret eden bir kavram olarak kullandığı söylenebilir. Bunun-

la birlikte Allah lafzının İlk İlke gibi doğrudan Tanrı için kullanımına birçok yerde rastlanmaktadır. 

Allah ismi, İbn Sînâ öncesinde İslam filozofları tarafından kullanılmıştır. İlk İslam filozofu olan 

Kindî, Yüce Allah'ı her sebebin gayesi olarak görmekte, var olanları yoktan var ettiğini dile getirmekte 

ve bu anlamda gerçek fiilin yani yaratmanın (ibdâ') O'na ait olduğunu belirtmektedir.159 Fârâbî ise Al-

lah'ın ezeli, ebedi, sebepler sebebi, alemlerin rabbi, ululuk ve iyilik sahibi, hikmetiyle her varlığa layık 

olduğu şeyi bahşeden  olduğunu dile getirmekte ve O'ndan başka ilahın olmadığını belirtmektedir.160 

Burada İbn Sînâ, Kindî'nin Allah ismiyle ortaya koyduğu varlık verme düşüncesine katılmakla birlikte 

yoktan yaratma ibaresini kullanmamaktadır. 

İbn Sînâ, diğer isimlerde de işaret ettiği üzere Allah Teâlâ'nın dengi, ortağı ve benzerinin, cins ve 

faslının olmadığını161, araz ve de zıtları kabul etmediğini162, bütün noksanlıklardan uzak, salt bilfiil, bir, 

basit, sırf iyi, varlığının zorunlu ve ezeli olduğunu belirtmektedir.163 Ayrıca İbn Sînâ, Allah Teâlâ'nın 

âlemlerin rabbi, âlim, müdebbir, mürid, kadîr, hak, yüce ve aşkın olduğuna, bütün varlıkların ilkesi ve 

varlık sebebi oluşuna da değinmektedir.164 Filozof bu açıklamalarıyla Allah Teâlâ'nın zatının eşsizliğine, 

basitliğine ve birliğine vurgu yapmakta ve daha önce de sürekli olarak zikredildiği üzere sıfatlarının var-

lığının zatında bir çokluğa sebep olmayacağını ifade etmektedir.  

                                                           
158 İbn Sînâ, İhlâs Sûresi Tefsiri, ss. 20-23. 
159 Kindî, “Gerçek ve Mecâzî Etkin Üzerine”, Felsefî Risâleler, (çev. Mahmut Kaya), Klasik Yayınları, İstanbul 2014, s. 190. 
160 Fârâbî, “Farabi’nin Büyük Duası”, s. tr. 296-297, ar. 299-301. 
161 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, s. 189; İbn Sînâ, İhlâs Sûresi Tefsiri, ss. 38-39. 
162 İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, s. 22. 
163 İbn Sînâ, İhlâs Sûresi Tefsiri, ss. 38-39; İbn Sînâ, Namaz, s. 16; İbn Sînâ, “el-Keşf an mahiyyeti’s-salat”, ss. 11-12; İbn Sînâ, Ta’lîkât, ss. 32-33; İbn Sînâ, 

Felsefî-Bilimsel Fragmanlar I, ss. 59-60; İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, s. 35; İbn Sînâ, “Arş Risalesi”, s. 651. 
164 İbn Sînâ, “Sırru’l-Kader”, et-Tefsîrü’l-Kur’ânî ve’l-Lügatü’-Sufiyye fi felsefeti İbn Sînâ, thk. Hasan Asi, el-Müessesetü’l-Câmiiyye, Beyrut 1983, s. 302; İbn 

Sînâ, “Keyfiyetü’z-ziyaret ve hakikatü’t- duai”, s. 241; İbn Sînâ, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, s. 124, 171; İbn Sînâ, “el- Adhaviyye fi’l-me’âd”, s. 48; İbn Sînâ, 

“İsbâti’n-nübüvve ve te’vîl rumûzihim ve emsâlihim”, Tis’u Resâil, Matbaatü’l-Cevaib, Kostantiniye t.y., s. 86; İbn Sînâ, Mutluluk ve İnsan Nefsinin Cevher 
Olduğuna Dair On Delil (Risâle fi’s-se’âde ve’l-huceci’l-’aşere), (çev. Fatih Toktaş), Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 2011, ss. 86-87. 



Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                              Journal of Islamic Research. 2021;32(2):348-71 

 

 366 

İbn Sînâ'ya göre aşk, Allah Teâlâ'nın bir sıfatı olup sıfatlar arasında zatı ile ve zatı içinde bir ayrılma 

olmadığından dolayı o, aşk, aşık ve maşuktur. Kendine olan aşkı en mükemmel ve en son derecededir.165 

Teala, tedbir ve tanzim altına girmekten münezzeh olandır. O, iyilikte gaye olduğu gibi maşuklukta da 

gayedir.166 Allah lafzında en dikkat çekici unsur aşk sıfatına yapılan vurgudur. Diğer isimlerde bu vurgu 

çok net olarak görülmemektedir. İbn Sînâ'nın aşka ilişkin bu açıklamaları Fârâbî'nin İlk İlke'nin aşk olu-

şuna dair değerlendirmesiyle benzerlik arz etmektedir. 

Allah Teâlâ'ya ilişkin açıklamalarına filozof hem zatına hem de sıfatlarına ilişkin bilgi vererek de-

vam etmektedir: "Yok olmayan, varlığında (kıyamın) başkasına muhtaç olmayandır. Varlığında başkası-

na muhtaç olmayanın bir illeti (sebebi) yoktur.167 İlleti olmayan kadimdir. Kadîm olan dâimdir, asla sonu 

yoktur. Ebedî dâim olanın kuvveti dâimdir. Kuvveti dâim olan muhtaç değildir. İhtiyaç duymaksızın fâil 

olan ise ancak hakîmdir, âdildir. Allah’ın (varlığı) sabit olduğuna göre, O’nun isimleri sıfatlarıyla birlikte 

yücedir. Kudreti istihkak edince acziyet, hikmeti istihkak edince cehl, adaleti istihkak edince cevr O'n-

dan nefy olur."168 Buradaki değerlendirmesinde İbn Sînâ, Tanrı'nın varlığını farklı çıkarımlarla O'nun 

hiçbir şeye muhtaç olmayışı, illetinin bulunmayışı ve kadîmliği üzerinden kanıtlamaktadır. Her türlü 

eksiklikten uzak oluşunu da vurgulamayı ihmal etmemektedir. Bu anlayış genel olarak İbn Sînâ'nın Tan-

rı tasavvurunun temeline işlemiştir.   

İbn Sînâ daha önceki isimlerde yer verdiği üzere Allah Teâlâ'nın gaybı en iyi şekilde bildiğine169, 

O'nun fiilinin eşyanın nizam ve kemalatına göre olabilecek en güzel şekilde herhangi bir değişikliğin söz 

konusu olmadığı, bilgisizliğin karışmadığı ilminden sadır olduğuna işaret etmektedir.170 Ayrıca filozof, 

Allah Teâlâ'nın muhtar olduğundan ve bu âlemi kendi rızasıyla yarattığından bahsetmektedir.171 İbn 

Sînâ'nın burada kullandığı muhtar ve rıza kavramı dikkat çekicidir. Daha önceki isimlendirmede varlığa 

geliş ve sudûrdan bahsedilirken kasıt ve gayenin olmayışını ifade etmek ve bu süreci anlatmak üzere lü-

zum kullanılmaktaydı. Buradaki rızayı daha önceki değerlendirmelerine istinaden bu alemin ilmiyle 

varlığa getirme şeklinde yorumlamak mümkündür. Buradaki muhtarı iki şey arasında tercihte bulunma 

anlamında düşünmek İbn Sînâ'nın ortaya koyduğu Tanrı tasavvuruna ters düşmektedir.  

Her şeyin kendisine dayandığı ve muhtaç olduğu Hak Sübhane ve Teâlâ, bütün mevcudata varlık 

vermektedir. Bu anlamda samed olarak nitelenmektedir.172 Allah Teâlâ'dan ilk sadır olan şey ilk akıldır. 

Her şey O'ndan vasıta ve belirli bir düzen içerisinde sudûr etmektedir.173 Allah Teâlâ, ilk hareketi ibda 

edendir, kuvveti sonsuz hareket ettiricidir. Bütün tabakalardaki hareket, hareket etmeyen İlk Hareket 

Ettirici'de son bulur.174 Nasıl ki sebepler İlk Sebeb'de son buluyorsa aynı şekilde hareket de hareket et-

meyen ilk hareket ettiricide son bulmaktadır. Aristoteles'le birlikte ortaya çıkan ilk hareket ettirici anla-

yışı İbn Sînâ'nın Tanrı tasavvuruna da yansımış görünmektedir. Ancak Allah lafzına ilişkin filozofun 

daha önceki açıklamaları bu hareket ettirmenin Aristoteles'teki gibi bilinçsiz olmadığını göstermektedir. 

Bütün isimlendirmelerde ilim sıfatına yapılan vurgu da bunu açıklayıcı türdendir. 

                                                           
165 İbn Sînâ, Risâle fi mahiyeti’l-’Işk, ss. 3, 7-8. 
166 İbn Sînâ, Risâle fi mahiyeti’l-’Işk, s. tr. 3, ar. 7-8. 
167 Burada geçen ibarelerin hemen hemen aynısını Kindî, İlk'i tarif ederken kullanmaktadır. Bk. Kindî, “Tarifler Üzerine”, s. 182. 
168 İbn Sînâ, “Risale fi’l-erzâk”, Cavidan Hirad (The Journal of Sapiential Wisdom and Philosophy (Sophia Perennis)), 2010, c. 7, sy. 4, s. 100. 
169 İbn Sînâ, “Duhan Âyetinin Tefsiri”, Kur’an’ın Felsefî Okunuşu İbn Sînâ Örneği, (çev. Mesut Okumuş), Araştırma Yayınları, Ankara 2003, s. 236; İbn Sînâ, 

Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, s. 107. 
170 İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, s. 28; İbn Sînâ, “Arş Risalesi”, s. 648. 
171 İbn Sînâ, Ta’lîkât, ss. 71-72. 
172 İbn Sînâ, İhlâs Sûresi Tefsiri, ss. 44-45. 
173 İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, s. 36; İbn Sînâ, “Arş Risalesi”, s. 652. 
174 İbn Sînâ, el-Hidâye, ss. 163-64. 



Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                             Journal of Islamic Research. 2021;32(2): 348-71 

 

 367 

Özetle, Allah isimlendirmesinde zat, sıfatlar ve varlık veriş üzerinde durulmuştur. Diğer isimlen-

dirmelerden farklı olarak dikkat çeken unsur, O'nun aşk ve ilk hareket ettirici olarak nitelendirilmesidir. 

Allah ismine, erken dönem temel eserlerinde rastlanmamaktadır. İbn Sînâ, daha çok geçiş dönemi ile 

başlayıp son dönem eserlerinde çoğunlukla bu ismi kullanmaktadır. Bu durum, son dönem eserlerinde 

hem felsefî hem de din dilinin birlikte kullanıldığı şeklinde yorumlanabilir.  

BÂRİ' (C.C.) TEALA/SÂNİ' 

İbn Sînâ'nın yukarıda zikredilen üç isimlendirme dışında kullandığı bir diğer isim Bâri'dir. Esmâ-i 

Hüsnâ içerisinde yer alan bu isim, ber', bür' veya bürû kökünden türemiş olup yaratma manasına gel-

mektedir. "Ber’ kökünden türemiş olduğu takdirde bâri’ 'yaratan, maddesi ve modeli olmadan icat eden; 

sıfatlarında yaratılmışlara benzemekten berî olan; birçok farklılıklarına rağmen evrenin bütün parçala-

rını âhenksizlik ve düzensizlikten uzak olarak meydana getiren; hiçbir borç ve zimmet altında bulun-

mayan, bütün nimetleri bir lütuf olarak veren' manalarını taşır. Bery kökünden türemiş olduğu takdirde 

ise 'yaratılmışları sağlıklı ve dengeli hale koyan' anlamına gelir... Ayrıca fiil ve sıfat sîgalarıyla 'yaratmak, 

berî ve münezzeh olmak' manalarında Allah’a nispet edilmektedir."175 Bâri' ismine dair yukarıdaki açık-

lamalardan yola çıkılarak İbn Sînâ'nın bu ismi tercih sebebi, Tanrı tasavvurundaki her türlü eksiklikten 

münezzeh oluşa bir işaret olarak düşünülebilir. 

İbn Sînâ öncesinde Kindî'nin Bâri' ismini kullandığı görülmektedir. O, Bâri'yi "asla etkilenmeyen 

gerçek etkin, her şeyin etkini(faili)" olarak tarif etmektedir. İlk edilginden son edilgine giden bir süreç-

ten bahsetmekte ve Bâri' etkin olup asla edilgen olmaması hasebiyle bütün edilginlerin-aracı durumunda 

olan ve olmayan- ilk sebebi (illetü'l-ûlâ) olarak sunmaktadır. Bununla birlikte Kindî, Bâri'yi ilk edilginin 

yakın sebebi ondan sonrakilerin dolaylı sebebi olarak nitelendirmektedir.176 Ayrıca alemdeki düzene işa-

ret etmek suretiyle Bâri'nin yaptığı şeyleri en sağlam surette yaptığını dile getirmektedir.177 Kindî'nin bu 

yorumu İbn Sînâ'nın sudûr sürecinde O'ndan doğrudan ilk aklın çıkmasıyla bazı benzerlikler içermekte-

dir. Kindî, bu isimlendirmede daha çok Tanrı'nın yetkinliğini vurgularken İbn Sînâ'da ismin anlamında 

olduğu üzere her türlü eksiklikten beri etme anlayışının hakimiyeti söz konusudur. 

İbn Sînâ'nın Bâri' ismine dair açıklamaları ilk olarak Tanrı'nın zatına ilişkindir. Bâri', varlığı kendi 

zatından olan haktır,178 varlığının yokluğu söz konusu değildir,179 cins ve tür olmakla vasıflandırıla-

maz,180 ezeli sâni‘ ve ebedî kâdirdir,181 evvel ve ahirdir. Her şeyin kendinden çıkması ve O'na dönmesi 

hasebiyle Bâri'nin gayesi zatıdır.182 Yokluk, bölünme, sebebe ihtiyaç duyma Tanrı'dan açık bir şekilde 

nefyedilmiştir. Bununla birlikte zamansal bir sürecin O'nun için söz konusu olmadığı evvel-ahir oluşuy-

la dile getirilmekte, sânî ve kâdir oluşunun sınırsızlığı vurgulanmaktadır.  

İbn Sînâ, Bâri'nin akledilen bir varlık olduğuna, akıl-akîl-makûl oluşun zatında çokluğa sebep ol-

madığına,183 fiili ve irâdesinin bizim fiil ve irâdemizden farklılığına işaret etmektedir. O'nun fiili 'kün 

feyekündür'.184 Daha önceki isimlendirmelerde de görüldüğü üzere Tanrı'nın zatı için çokluğun söz ko-

                                                           
175 Bekir Topaloğlu, “Bâri’”, TDV İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1992, c. 5, s. 73. 
176 Kindî, “Gerçek ve Mecâzî Etkin”, ss. 190-91. 
177 Kindî, “Oluş ve Bozuluşun Yakın Sebebi”, s. 221. 
178 İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 70. 
179 İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, s. 34; İbn Sînâ, “Arş Risalesi”, s. 651. 
180 İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 80. 
181 İbn Sînâ, er-Risâletü’l-arşiyye, s. 35; İbn Sînâ, “Arş Risalesi”, s. 651. 
182 İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 80.  
183 İbn Sînâ, Ta’lîkât, ss. 60, 78, 97. 
184 İbn Sînâ, “Kitabu’l-mübâhasât”, s. 233. 



Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                              Journal of Islamic Research. 2021;32(2):348-71 

 

 368 

nusu olmadığı, sudûr sürecinin lüzum yoluyla gerçekleşmesi ve O'ndan tek bir şeyin yani ilk aklın doğ-

rudan çıkışıyla185 çokluğun ve dışardan bir etkilenmenin önüne geçilmeye çalışılmıştır. Ayrıca fiillerinde 

gaye ve kastın olmayışı da ifade edilerek her türlü noksanlıklardan tenzih etme göze çarpmaktadır.  

Tanrı'dan varlıkların nasıl feyz ettiğine dair değerlendirmelerine devam eden İbn Sînâ, feyz kavra-

mına işaret etmektedir. Ona göre feyz, sadece Bâri' ve akıllar için kullanılan bir terimdir ve fiili daimî 

olan failin fiilini ifade etmektedir. Bu anlamda failin fiili, kendisi dışında bir araz veya bunu yapmaya 

O'nu çağıran bir sebeple meydana gelmez. Varlıkların O'ndan sudûru herhangi bir engel ya da kendisine 

ilişen bir zorluk olmaksızın sürekli olarak lüzumla gerçekleşmektedir.186 Burada eksikliği çağrıştırıcı her 

türlü şeyden bir olumsuzlamanın varlığı ve Bâri' isminin kökenindeki berî oluşa dikkat çekilmektedir.  

Sudûr sürecinin detaylarına işaret eden İbn Sînâ nezdinde hakiki nizam ve sırf iyi olan Bâri'nin za-

tından sadır olan her şey, düzen ve iyiliğin ta kendisidir.187 Mevcudatın suretleri O'nun zatında 

mürtesim olup Bâri'nin ilmi mevcudatın varlık sebebidir.188 Sırf iyi olan Bâri', kendi zatını ve eşyanın 

kendisinden sudûr ettiğini akleder. Böylelikle de eşyadaki hayrı ve hikmeti bilir.189  

İbn Sînâ, Bâri'nin ilmine ilişkin diğer isimlerdekine benzer açıklamalar yapmaktadır.190 İlminin ta 

kendisi olan Bâri'nin irâdesinin191 ve istemesinin imkânından bahsedilemez.192 Bâri'nin fiili zatından ol-

duğu için, O'nu bu fiili yapmaya iten bir muharrik olmadığından dolayı fiili için bir kemiyetten de bah-

sedilemez.193 Bâri' isimlendirmesinde sıfatlarını olumsuzlama yoluyla açıklamanın tercih edildiği göze 

çarpmaktadır. Tanrı'nın değişimden, bozulmadan, gayeden, çokluktan beri oluşuna açık bir şekilde işaret 

edilmektedir.  

Kısacası, diğer isimlendirmelerde olduğu üzere Bâri' lafzıyla Tanrı'nın zatına, sudûra ve sıfatlarına 

işaret edilmektedir. Basitlik ve birlik olumsuzlayıcı bir dille ortaya konulmaktadır. Bu isimlendirmeyle 

her türlü eksiklikten beri olan bir Tanrı tasavvuru göze çarpmaktadır. 

İbn Sînâ'nın kısa ve öz değerlendirmelerle kullandığı bir diğer isim Sâni‘dir. "Sun' kökünden türe-

yen sâni‘, 'yapan, sanat ve maharet çerçevesinde işleyip meydana getiren' manasına gelmektedir... 

Kur’ân-ı Kerîm’de evrendeki işleyişin belli bir düzen içinde seyrettiği ifade edilirken bunun her şeyi sa-

pasağlam kurup yürüten Allah’ın sanatkârane işi (sun‘) olduğu belirtilmek suretiyle kavramın kök keli-

mesi O’na izâfe edilir (en-Neml 27/88)... Sun‘un, Allah’a izâfe edilmiş olarak yer aldığı âyetin ilâhî ya-

ratmada hem sanat ve maharet hem de sağlamlık, düzen ve devamlılık bulunduğu şeklinde bir içerik ta-

şıdığı söylenebilir."194 Filozofa göre Sâni‘, zaman, mekan, nitelik, nicelik, konum ve değişimden uzaktır 

ve türdeşinin varlığı söz konusu olamaz.195 Sânî Teâlâ, Hak Teâlâ bütün cihetlerden zatıyla birdir.196 O, 

gerçek varlıktır.197 Sânî, hikmeti gereği ilk olarak asılları yaratandır. Sonra bunlardan çeşitli karışımlar 

yaratan Sânî tarafından her karışım bir tür için hazırlanmıştır. İnsanın karışımı ise natık nefsin yuva 

                                                           
185 İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 54. 
186 İbn Sînâ, Ta’lîkât, ss. 81, 100, 159. 
187 İbn Sînâ, Ta’lîkât, ss. 72, 125. 
188 İbn Sînâ, “Kitabu’l-mübâhasât”, s. 233. 
189 İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 103; İbn Sînâ, Mebde’ ve’l-me’âd, s. 95. 
190 Bk. İbn Sînâ, Ta’lîkât, ss. 28, 81, 116, 119-20. 
191 İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 80. 
192 İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 22. 
193 İbn Sînâ, Ta’lîkât, s. 80. 
194 Bekir Topaloğlu, “Sâni‘”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2009, c. 36, ss. 106-7. 
195 İbn Sînâ, “el- Adhaviyye fi’l-me’âd”, s. 9. 
196 İbn Sînâ, “Ecrâmu’l-’Ulviyye”, Tis’u Resâil, Matbaatü’l-Cevaib, Kostantiniye 1298, s. 34. 
197 İbn Sînâ, el-Hidâye, s. 263. 



Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                             Journal of Islamic Research. 2021;32(2): 348-71 

 

 369 

edinebilmesine mümkün olan en mutedil karışıma yakındır.198 Genel olarak çok kısa açıklamalar yapılan 

bu isimlendirmede de İbn Sînâ, Tanrı'nın varlığına, birliğine ve diğer var olanları yaratan oluşuna işaret 

etmektedir. Ayrıca insan üzerinden verilen örnekle bu isim aynı zamanda yaratılıştaki mükemmelliğe de 

bir işaret olarak görülebilir. Nitekim insan için en uygun olanın yaratıldığı dile getirilmektedir. Her iki 

isimlendirmenin de ilk dönem eserlerinde yer almadığı görülmekte ve ağırlıklı olarak son dönem eserle-

rinde kullanımı göze çarpmaktadır. 

    SONUÇ 

Varlık filozofu olarak tanınan İbn Sînâ, Tanrı mefhumu üzerinde çokça durmuştur. Varlık olması 

bakımından varlığı incelemesi dolaylı olarak Tanrı anlayışını ortaya koyma çabasının bir ürünüdür. İbn 

Sînâ, Tanrı'nın varlığını kanıtlamanın yanı sıra özel olarak seçtiği isimler üzerinden O'na dair 

açıklamalar yapmıştır. Bu isimlerin bilinçli bir tercihle ortaya konulduğu gerçeği yadsınamaz. Ayrıca bu 

isimler, O'nun Tanrı anlayışının temelini teşkil etmektedir. Onun Yaratıcı için kullandığı isimler ve 

yaptığı açıklamalarla ortaya koyduğu Tanrı tasavvurunda hem felsefî dili hem de din dilini birlikte 

kullandığı görülmektedir. Zorunlu Varlık ve İlk/İlke isimlendirmelerinde felsefi dilin, Allah ve 

Bâri'/Sâni‘ isimlendirmelerinde ise din dilinin baskınlığından bahsedilebilir. Nitekim son iki ismin Esma-

i Hüsna içerisinde yer alması ve İbn Sînâ'nın Tanrı'nın sıfatlarına ilişkin özelllikle de ilmine dair 

açıklamalarında ayetlerden referans göstermesi bu görüşümüzü desteklemektedir. 

İbn Sînâ'nın Tanrı'ya atfettiği isimleri üç çerçevede anlamlandırdığı görülmektedir. Birinci olarak 

Tanrı'nın varlığına, zatına ilişkin bilgi vererek, ikincisinde Tanrı ve diğer varlıklarla olan ilişkisine dair 

açıklamalarda bulunarak, üçüncü olarak ise zatıyla da doğrudan bağlantılı olarak sıfatlar meselesine işa-

ret ederek bu isimleri ele almaktadır. Filozofun kullandığı isimlendirmelere ilişkin açıklamaları zorunlu-

mümkün ayrımı, başka bir deyişle Tanrı ve diğer varlıklar ayrımını netleştirici türdendir.  

Zorunlu Varlık, İbn Sînâ'nın Tanrı için en sık kullandığı isimdir. Bu  zorunlu-mümkün ayrımı 

üzerine kurduğu varlık felsefesinin bir sonucu olarak yorumlanabilir.  Ayrıca bunda filozofun Tanrı ile 

diğer mevcudatın ayrımına işaret etme amacı da göze çarpmaktadır. İkinci olarak kullandığı isim ise 

İlk/İlk İlke'dir. Bu isimlendirmede yine Tanrı'nın sebepsiz olduğuna dolaylı olarak zorunluluğuna ve 

diğer varlıkların varoluşunun sebebi olduğuna işaret edilmektedir. Üçüncü olarak Allah lafzını, 

dördüncü olarak ise Bâri'/Sânî‘ ismini kullanmaktadır. 

İbn Sînâ'nın Tanrı için kullandığı isimlendirmelerde özellikle Kindî'de yer almayan, Fârâbî'nin 

temel eserlerinde bulunmayan Zorunlu Varlık'ı özgün bir şekilde felsefesinin temeline yerleştirdiği gibi 

Tanrı için de şemsiye bir kavram olarak kullandığından bahsedilebilir. Nitekim İlk İlke ve Allah 

isimlerine ilişkin yaptığı açıklamalarda bu isimleri Zorunlu Varlık'ın bir niteliği olarak sunduğu 

görülmektedir. Misalen İlk İlke'yi yokluktan varlığa çıkaran Zorunlu Varlık; Allah'ı ise Zorunlu 

Varlık'ın izafî ve selbi levazımı zatında toplayan bir lafız olarak açıklamaktadır. Yukarıda belirttiğimiz 

üzere İbn Sînâ'nın Tanrı tasavvurunda Zorunlu Varlık'ı şemsiye bir kavram olarak 

değerlendirebileceğimiz gibi bir isimden ziyade Tanrı'nın zorunluluğuna işaret etme şeklinde de 

yorumlamak mümkündür. Nitekim bu iki kavramı bağımsız olarak Tanrı için kullanması ikinci şıkkın 

daha makûl olduğunu düşündürmektedir. 

                                                           
198 İbn Sînâ, İşaretler ve Tenbihler, s. 106. 



Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                              Journal of Islamic Research. 2021;32(2):348-71 

 

 370 

Her isimlendirmenin özellikle üzerinde durduğu bir şeyin varlığından söz edilebilir. Örneğin Zo-

runlu Varlık isimlendirmesiyle Tanrı'nın diğer varlıklardan farklı olan yönlerine yani varlık kategorisi 

içerisinde Tanrı'nın yerine işaret edildiği söylenebilir. İlk/İlk İlke nitelemesinde Tanrı'nın ilk illet ve her 

şeyin varlık sebebi oluşuna özel olarak bir vurgu vardır. Allah ile selbî ve izafî levazıma dikkat 

çekilmekte, teklik, benzersizlik bu bağlamda vurgulanmaktadır. Bâri' isminde ise her türlü eksiklikten 

tenzih anlayışı ağır basmaktadır. Ancak bütün isimlerin hemen hemen hepsinde İbn Sînâ'nın Tanrı 

tasavvurunun olmazsa olmazları yer almaktadır. Nitekim o, Tanrı'nın varlığının zorunlu olduğunu, bir 

ve basit olduğunu, sıfatlarının zatında çokluğa mahal vermediğini her fırsatta dile getirmektedir. Bütün 

varlıkların O'ndan geldiği, O'nun sebepler sebebi olduğu da üzerinde durduğu diğer bir konudur. 

İbn Sînâ, tamamıyla orijinal, yepyeni bir isimlendirmeye yer vermemektedir. Ancak İlk İlke kulla-

nımı dikkat çekicidir ki bu kullanıma Kindî ve Fârâbî'de rastlanmamaktadır. Filozof, bu isimle Tanrı'nın 

her şeyin dayandığı ilke oluşuna vurgu yapmaktadır. Kindî'de Tanrı'nın yarattıklarına ilişkin bilgisine 

dair bir değerlendirmeye rastlanmazken; Fârâbî ile birlikte varlık vermenin aynı zamanda var edileni 

bilmek anlamına geldiği düşüncesi ortaya çıkmıştır. İbn Sînâ ise bunu bütün detaylarıyla sistemli bir şe-

kilde bu isimlendirmeler üzerinden ortaya koymuştur. Ayrıca Tanrı'nın basitliğinden bahsedilirken 

Kindî, birlik ve hüviyet kavramını, Fârâbî cevher ve zat kavramını kullanmakta ve bunların O'nda tek 

bir şey olduğunu dile getirmektedirler. İbn Sînâ'ya gelince o, açık bir şekilde Tanrı'da varlık-mahiyet ay-

rımının olmayışını sıklıkla vurgulamaktadır.  

Kısacası İbn Sînâ genel olarak bütün isimlendirmelerinde yer verdiği üzere Tanrı tasavvurunu, O'-

nun birliği, basitliği, her şeye varlık veren oluşu ve yetkinliği üzerinden ortaya koymaktadır. Her türlü 

değişim ve eksiklikten uzak olduğunu da vurgulanmaktadır. Tenzih edişin ağır bastığı Tanrı tasavvuru 

dikkatleri çekmekte ve bu durum isimlere dair açıklamalara da yansımış görünmektedir. Ayrıca tevhid 

vurgusu özellikle bütün isimlerde dikkati çekmektedir. Bununla birlikte İbn Sînâ'nın Tanrı tasavvurun-

da hem felsefî dili hem de din dilini kullanması onun uzlaştırıcı bir anlayışı benimsediği şeklinde yo-

rumlanabilir.  

Sonuç olarak Tanrı için filozofun kullandığı isimlendirmeler dikkate alınarak farklı bir gözle Tanrı 

anlayışına bakıldığında ona yöneltilen birçok eleştirinin-Tanrı'nın cüzileri bilmediği, sıfatlarını yok say-

dığı vb.- yersiz olduğu anlaşılmaktadır. Ayrıca İbn Sînâ'nın Tanrı'nın basitliğini zarar vermeden O'nun 

nasıl yetkin olacağını yani Tanrı-alem ilişkisine de bu isimlere dair yorumları üzerinden cevap verdiği 

ve teistik bir Tanrı tasavvuruna sahip olduğu açık bir şekilde görülmektedir. 

 

 

 

KAYNAKÇA 

Adamson, Peter, “From the Necessary Existent 

to God”, Interpreting Avicenna Critical Es-

says, Cambridge University Press, Cam-

bridge 2013, ss. 170-89. 

Akyol, Aygün, “İbn Sînâ Metafiziğinde Tanrı ve 

Âlem”, İslam Felsefesi Teşekkül Dönemi: 

Kindî-Fârâbî-İbn Sînâ, Elis Yayınları, An-

kara 2017, ss. 259-82. 

Bozkurt, Ömer, “İbn Sînâ’nın Tanrı Anlayışının 

Dayandığı Temel İlkeler”, Diyanet İlmi 

Dergi, 2014, c. 50, sy. 1, ss. 67-86. 

Fârâbî, Arau ehli’l-medîneti’l-fazıle, thk.  

Albert Nasri Nadir, Dârü’l-Meşrik, Beyrut 

1986. 

———, “Ebu Nasr El-Farabi’nin Büyük Duası”, 

Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, (çev. İbrahim Hakkı Aydın), 2004, 

sy. 22, ss. 293-302. 

———, "Felsefenin Temel Meseleleri (Uyûnü'l-

Mesâil)",İslam Filozoflarından Felsefe 

Metinleri, (çev. Mahmut Kaya), Klasik 

Yayınları, İstanbul 2014, ss. 117-126. 

———, Fusūl al-madanī (Aphorisms of the 

Statesman), (trans. D. N. Dunlop), Cam-

bridge University, Cambridge 1961. 

———, Kitâbü'l-mille, (çev. Yaşar Aydınlı), 

Litera Yayıncılık, İstanbul 2021. 

———, Kitâbu’s-siyâsetü’l-medeniyye, nşr. Ali 

Bu Melhem, Dâr ve Mektebetü’l-Hilâl, t.y. 

Gutas, Dimitri, Avicenna and the Aristotelian 

Tradition: Introduction to Reading Avicen-

na’s Philosophical Works, Brill, New York 

2014. 



Emine TAŞÇİ YILDIRIM                                                                                                                                             Journal of Islamic Research. 2021;32(2): 348-71 

 

 371 

İbn Sînâ, “Arş Risalesi -Allah’ın Birliği ve 

Sıfatları Üzerine-”, Uludağ Üniversitesi 

İlâhiyat Fakültesi, (çev. Enver Uysal), 

2000, c. 9, sy. 9, ss. 641-55. 

———, Dânişnâme-i alâî/ Alâî Hikmet Kitabı, 

(çev. Murat Demirkol), Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 

İstanbul 2013. 

———, “Duhan Âyetinin Tefsiri”, Kur’an’ın 

Felsefî Okunuşu İbn Sînâ Örneği, (çev. 

Mesut Okumuş), Araştırma Yayınları, An-

kara 2003, ss. 234-36. 

———, “Ecrâmu’l-’Ulviyye”, Tis’u Resâil, 

Matbaatü’l-Cevaib, Kostantiniye 1298, ss. 

27-40. 

———, “el- Adhaviyye fi’l-me’âd”, Felsefe ve 

Ölüm Ötesi, (çev. Mahmut Kaya), Klasik 

Yayınları, İstanbul 2011, ss. 1-46. 

———, el-Hidâye li İbni Sînâ, İbn Sînâ, el-

Hidâye li İbni Sînâ, thk. Muhammed 

Abduh, Mektebetü’l-Kahireti’l-Hadise, 

Kahire 1974. 

———, “el-Keşf an mahiyyeti’s-salat ve 

hikmetu teşriiha: Mahiyyetü’s-salat”, 

Câmiü’l-bedai’: Yahtevi ala resâili’ş-Şeyh 

er-Reis İbn Sînâ, thk. Muhammed Hasan 

İsmail, Darü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 

2004, ss. 7-12. 

———, er-Risâletü’l-arşiyye fî hakaiki’t-tevhid 

ve isbatü’n-nübüvve, thk. İbrahim Hilal, 

Câmiatü’l-Ezher, Kahire 1980. 

———, et-Ta’lîkât Felsefî-Bilimsel Fragmanlar 

I, (çev. İsmail Hanoğlu), Elis Yayınları, 

Ankara 2019. 

———, “Felak”, Tefsîri’l-Kurânî ve’l-lugati’s-

sûfiyye fi felsefeti İbn Sînâ, thk. Hasan 

Asi, Müessesetü’l-Camiatü’l-Dirâsât, 

Beyrut 1982, ss. 114-20. 

———, “Felak Sûresi Tefsiri”, Kur’an’ın Felsefî 

Okunuşu İbn Sînâ Örneği, (çev. Mesut 

Okumuş), Araştırma Yayınları, Ankara 

2003, ss. 251-55. 

———, İhlâs Sûresi Tefsiri, (çev. Ahmet Hamdi 

Akseki), Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, İstanbul 2014. 

———, “İsbâti’n-nübüvve ve te’vîl rumûzihim 

ve emsâlihim”, Tis’u Resâil, Matbaatü’l-

Cevaib, Kostantiniye t.y., ss. 82-90. 

———, İşaretler ve Tenbihler (el-İşârât ve’t-

tenbîhât), (çev. Ali Durusoy, Muhittin 

Macit, Ekrem Demirli), Litera Yayıncılık, 

İstanbul 2005. 

———, “Keyfiyetü’z-ziyaret ve hakikatü’t- duai 

ve te’siriha fi nüfusu ve’l-ebdan (Ziyaretin 

Keyfiyeti, Duanın Hakikati ve Nefisler ve 

Bedenler Üzerine Tesiri)”, eş-Şeyhu’r-Reis 

İbn-i Sînâ, (çev. Necmeddin Pehlivan), 

DİB Yayınları, Ankara 2015, ss. 239-250. 

———, Kitabu’l-mecmu’: el-Hikmetü’l-aruziyye, 

Muhsin Salih, Darül’l-Hadi, Beyrut 2007. 

———, “Kitabu’l-mübâhasât”, Aristo indel Arab, 

thk. Abdurrahman Bedevi, Vekâletü’l-

Matbûât, Kuveyt 1978, ss. 122-239. 

———, Kitabu’n-necât, thk. Macid Fahri, 

Daru’l-Afaki’l-Cedide, Beyrut 1982. 

———, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik I, (çev. Ekrem 

Demirli, Ömer Türker), Litera Yayıncılık, 

İstanbul 2013. 

———, Kitâbu’ş-şifâ Metafizik II, (çev. Ekrem 

Demirli, Ömer Türker), Litera Yayıncılık, 

İstanbul 2005. 

———, Mebde’ ve’l-me’âd, ihtimam: Abdullah 

Nurani, Müessesi Mutalaâti İslâmî, Tahran 

1998. 

———, Mutluluk ve İnsan Nefsinin Cevher 

Olduğuna Dair On Delil (Risâle fi’s-se’âde 

ve’l-huceci’l-’aşere), (çev. Fatih Toktaş), 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 

2011. 

———, Namaz Hakkındaki Görüşleri, (çev. M. 

Hazmi Tura), Bürhaneddin Matbaası, 

İstanbul 1942. 

———, “Nevruz Risalesi”, Kur’an’ın Felsefî 

Okunuşu İbn Sînâ Örneği, (çev. Mesut 

Okumuş), Araştırma Yayınları, Ankara 

2003, ss. 258-265. 

———, “Neyruziyye”, Tis’u resail fi’l-hikme ve’t-

tabiîyyat, Matbaatü’l-Cevaib, Kostantiniye 

1298, ss. 92-97. 

———, “Nüshatü’l-Ahd (Ahidname)”, Aristo 

inde’l-Arap, thk. Abdurrahman Bedevi, 

Kuveyt: Vekaletü’l-Matbuat, 1978, ss. 247-

249. 

———, Oluş ve Bozuluş Kevn ve Fesad, (çev. 

Muammer İskenderoğlu), Litera Yayıncılık, 

İstanbul 2008. 

———, Risâle fi mahiyeti’l-’ışk (Aşkın Mahiyeti 

Hakkında Risale), (çev. Ahmet Ateş), 

İbrahim Horoz Basımevi, İstanbul 1953. 

———, “Risale fi’l-erzâk”, Cavidan Hirad (The 

Journal of Sapiential Wisdom and Philos-

ophy (Sophia Perennis)), 2010, c. 7, sy. 4, 

ss. 87-101. 

———, “Sırru’l-Kader”, et-Tefsîrü’l-Kur’ânî ve’l-

Lügatü’-Sufiyye fi felsefeti İbn Sînâ, thk. 

Hasan Asi, el-Müessesetü’l-Câmiiyye, 

Beyrut 1983, ss. 302-305. 

———, Ta’lîkât, thk. Abdurrahman Bedevi, 

Mektebetü’l-İ’lami’l-İslâmî, Kum 1404. 

———, Uyûnul-hikme, thk. Abdurrahman 

Bedevi, Daru’l-Kalem, Beyrut 1954. 

———, “Uyûnu’l-hikme”, Risaleler, (çev. 

Alparslan Açıkgenç, M. Hayri Kırbaşoğlu), 

Kitabiyat, Ankara 2004, ss. 65-91. 

Kaya,M. Cüneyt, Varlık ve İmkân 

Aristoteles'ten İbn Sînâ'ya İmkânın Tarihi, 

Klasik Yayınları, İstanbul 2011. 

Kaya, M. Cüneyt, "Şukûk alâ ‘Uyûn: ‘Uyûnü’l-

mesâil’in Fârâbî’ye Âidiyeti Üzerine", İslam 

Araştırmaları Dergisi, sy. 27, 2012, ss. 29-67. 

Kaya, Mahmut, “İbn Sînâ’nın Filozof Yemini”, 

Uluslararası İbn Sînâ Sempozyumu 

Bildiriler, İstanbul, 2009, c. II, ss. 155-60. 

Kaya, Sibel, “Zorunlulukla İlişkilendirilen 

Mümkün Varlık Tasavvurunun İslâm 

Felsefesindeki Konumu ve Müteahhîr 

Dönem Kelâmına Yansımaları”, 

Bilimname, 2018, sy. 35, ss. 535-70. 

Kindî, “Allah’ın Birliği ve Alemin Sonluluğu 

Üzerine”, Felsefî Risaleler, (çev. Mahmut 

Kaya), Klasik Yayınları, İstanbul 2014, ss. 

202-207. 

———, “Gerçek ve Mecâzî Etkin Üzerine”, 

Felsefî Risâleler, (çev. Mahmut Kaya), 

Klasik Yayınları, İstanbul 2014, ss. 190-

191. 

———, “İlk Felsefe Üzerine (Felsefetü’l-ulâ)”, 

Kindî: Felsefî Risâleler, (çev. Mahmut 

Kaya), Klasik Yayınları, İstanbul 2014, ss. 

126-177. 

———, “Oluş ve Bozuluşun Yakın Sebebi 

Üzerine”, Felsefî Risaleler, (çev. Mahmut 

Kaya), Klasik Yayınları, İstanbul 2014, ss. 

208-227. 

———, “Tarifler Üzerine”, Felsefi Risaleler, 

(çev. Mahmut Kaya), Klasik Yayınları, 

İstanbul 2014, ss. 178-189. 

Kutluer, İlhan, İbn Sînâ Ontolojisinde Zorunlu 

Varlık, İz Yayıncılık, İstanbul 2002. 

Küçükali, Adnan, “İbn Sina’nın Selbî 

Yorumlama Metodu”, Atatürk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 2009, c. 

13, sy. 1, ss. 57-68. 

Maraş, İbrahim, “İbn Sina Felsefesinde Bir 

(Vahid) ve Birlik (Vahde) Anlayışı”, Dinî 

Araştırmalar, 2008, c. 10, sy. 30, ss. 41-54. 

Netton, Ian Richard, Allah Transcendent (Stud-

ies in the Structure and Semiotics of Is-

lamic Philosophy, Theology and Cosmol-

ogy), Routledge, London 2006. 

Tehânevî, Mevsuatu Keşşâfu ıstılâhâti’l-fünûn 

ve’l-ulûm, Mektebetu Lübnan, Beyrut 

1996. 

Terkan, Fehrullah, "el-Fârâbî'ye Atfedilen et-

Taʿlīḳāt İsimli Eser Hakkında Bir Not", 

Diyanet İlmî Dergi, c. 50, sy. 1, ss. 213-

227.  

Toksöz,Hatice, "Fârâbî Düşüncesinde İlâhî 

Cömertlik (Cûd) ve Adalet (Adl)", Diyanet 

İlmi Dergisi, c. 52, sy. 1, 2016, ss. 81-100. 

Topaloğlu, Bekir, “Bâri’”, TDV İslam 

Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, İstanbul 1992, c. 5, s. 73. 

———, “Sâni‘”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, İstanbul 2009, c. 36, ss. 106-

107. 

Tortuk, Bilgehan Bengü, “İbn Sina Düşünce-

sinde Zorunlu Varlık’ın ‘Bir’ Niteliği”, 

Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 2009, sy. 22, ss. 83-

104. 

Uysal, Enver, Hudud Risaleleri Çerçevesinde 

Kindî ve İbn Sînâ Felsefesinin Temel 

Kavramları, Emin Yayınları, Bursa 2008. 

Vural, Mehmet, İslam Felsefesi Sözlüğü, Elis 

Yayınları, Ankara 2011. 

Zarkasyi, Hamid Fahmy, “Ibn Sina’s Concept of 

Wajib al-Wujud”, Jurnal TSAQAFAH, 

2011, c. 7, sy. 2, ss. 375-88. 


