
 

 

 

 
 

Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
Yıl: 2020 Cilt:20 Sayı:1 e-ISSN 2564-6427 

Dergi Web Sayfası: http://dergipark.gov.tr/cuilah 

 

Bâkıllânî ve Et-Takrîb ve’l-İrşâd es-Sağîr İsimli Usûl 

Eseri 

Baqillani and his Methodological Work, At-Taqrib Wa Al-Irshad As-Saghir 

Hafsa KESGİNa 

a Uzman Vaiz. Dr., Diyanet İşleri Başkanlığı 

e-Posta: hafsasenses@hotmail.com , https://orcid.org/0000-0003-3603-7422  

 

Makale Bilgileri 

Geliş Tarihi: 28.04.2020 

Kabul Tarihi: 17.06.2020 

Yayın Tarihi: 29.06.2020 

 

 

 

Özet 

H. II. Asırda tesîs edilmeye ve ürünlerini vermeye başlayan fıkıh usûlü Şâfiî’nin er-Risâle isimli 
eserinden sonra yaklaşık h. IV. asra kadar sahada çok güçlü olan bir eser vermemiştir. Yapılan çalışmalar 
daha ziyade bu eser çerçevesinde şekillenmiştir. Ancak h. IV. asra gelindiğinde alana ait esas teliflerin 
verildiği gelişim dönemine girilmiştir. Söz konusu gelişim döneminin en önemli kabul edilen ilk eserlerinden 
birisi Bâkıllânî’nin et-Takrîb ve’l-irşâd adlı eseridir. Müellifin yaşadığı dönemde Hanefî, Şafi‘î ve Mutezile 
usûlüne dair ilk örnekler telif edilmiş ve bu anlamda ciddi tartışmalar ortaya çıkmıştır. Özellikle kelâm 
sahasına dair olan görüş farklılıkları söz konusu tartışmaların temelini oluşturmuştur. Bâkıllânî’nin de 
Eş’arî kelâmının sistemleşmesinde etkili olan bir isim ve kelâma olan vukufiyetiyle ön planda olması ve 
eserinde husun-kübûh, Kur’ân’ın mahlûk olup olmadığı, Hz. Peygamber’in mucizleri gibi kelâmî konuların 
da bulunmuş olması bu durumun en önemli göstergelerindendir. Kelâma dair hâkimiyetini fıkıh usûlüne 
de yansıtan Bâkıllânî söz konusu usûl eserini, kelâm ilmi ekseninde telif etmiş ve konuları döneminde 
vuku bulan dil tartışmaları merkezinde işlemiştir. Söz konusu dil tartışmaları çerçevesinde umûm, husûs 
ve vakf ekolleri ortaya çıkmış bu bağlamda müellif lafzın delâleti konusunda bir karine bulununcaya kadar 
tevakkuf edilmesi gerektiğini savunan vakf ekolünü temsil eden bir yöntem benimsemiştir. İtikâdî olarak 
Eş’arî olan Bâkıllânî fıkhî düşünce olarak Mâlikî Mezhebine müntesip olmuştur. Tamamı elimize 
ulaşmayan et-Takrîb’in geri kalan konuları Cüveynî’nin eser üzerine yazdığı et-Telhîs isimli muhtasâr 
vasıtasıyla günümüze ulaşmıştır.  Müellifîn fıkıh usûlünü mütekellimîn yöntemine dayalı olarak ele aldığı 
eser kendinden sonraki birçok usûlcüyü etkilemiştir. Zira O, kendinden önceki mevcut olan usûl 
eserlerinde bulunmayan birçok usûl konusunu ilk ele alan bir isimdir. Mütekellimîn yönteminde günümüze 
ulaşan en kapsamlı ve sistemli telif olarak kabul edilen bu eser üzerinde pek çalışma yapılmamıştır. Mâlikî 
mezhebine müntesip olmasına rağmen daha ziyâde Cüveynî ve Gazzâlî gibi Şâfiî mezhebinin önde gelen 
usûlcülerine kaynaklık etmiş bu eserin usûl ilmi bakımından yeterince değerlendirilmediği görülmektedir. 
Şâfiî usûlcüler yanında Bâcî ve Karâfî gibi mezhebin usûl ilmi açısından öncü olan simâları yanında 
Hanbelî usûlcülerinin de istifâde ettiği bir eserdir. Bu bağlamda çalışmada Bâkıllânî’nin Mâlikî usûl ilminin 
gelişim dönemine nasıl bir katkı sağladığı, ilk defa hangi usûl konularının O’nun tarafından ele alındığı ve 
kendisinden sonra gelen ulemâyı ne boyutta etkilediği ortaya konacaktır. 

Anahtar Kelimeler: İslâm Hukûku, Mütekellimîn Fıkıh Usûlü, Mâlikî Usûlü, Bâkıllânî, et-Takrîb  

 

 
 
 
 
 
 

http://dergipark.gov.tr/cuilah
mailto:hafsasenses@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0003-3603-7422


Bâkıllânî ve Et-Takrîb ve’l-İrşâd es-Sağîr İsimli Usûl Eseri – Hafsa KESGİN                                     351 

Giriş 

H. II. Asırda dağınık halde bulunan fıkhî faaliyetler kayıt altına alınmış bu bağlamda 

günlük hayata tekâbül eden pratik boyutu temsil eden fıkıh ilmi ortaya çıkarken söz konusu 

ilmin teorik temelini oluşturan fıkıh usûlü de tevdîn edilmeye başlandı. Bu çerçevede ilim 

halkalarının farklılığına dayalı olarak iki farklı telif geleneği ortaya çıkmıştır. Hükümlerden 

yola çıkılarak usûlün tümevarım yöntemiyle tespit edildiği metod Fukâhâ yöntemi/Hanefiyye 

olarak isimlendirilirken  kelâm ilminin metodlarına dayanarak söz konusu hükme varma 

usûlünün ortaya konulması ve kâide oluşturma amacına matuf olarak tümdengelim 

yönteminin kullanıldığı metod ise mütekellimîn metodu olarak kabul edilmiştir.1 Ancak 

günümüzde yapılan bazı çalışmalar İbn Haldûn’a dayalı olan bu anlayışın kesinlik 

bildirmediğini zira Şâfiî olan bazı müelliflerin mütekellimîn metodu yerine fukahâ yöntemini 

kullandıklarını belirtmiştir.2  Fıkıh Usûlü literatüründe önemli bir yere sahip olan Bâkıllânî 

de söz konusu bu yöntemlerden mütekellimîn yöntemini sistemleştiren çok önemli bir role 

sahiptir. Daha ziyâde kelâmcı kişiliğiyle ön planda olan ve bu alana dair çalışmalara konu 

edilen müellifin telif ettiği et-Takrîb ve’l-irşâd isimli eseri günümüze ulaşan ve geç tespit 

edilmesinden dolayı da değeri çok anlaşılamayan bir çalışmadır.3 Usûl ilmine dair bu 

yöntemin verdiği en kapsamlı eser olma özelliğini taşıyan et-Takrîb bu alanda öncü olmuştur. 

Hatta kendinden önce yapılan çalışmalar lokal ve daha ziyade bu alanda ilk telif edilen er-

Risâle’nin şerhi niteliğinde değerlendirilmiştir.4 Söz konusu bu yaklaşım daha ziyâde 

mütekellimin metodu için yapılabilir. Zirâ Cessâs’ın telif ettiği usûl eserinin de Hanefî 

geleneğindeki ilk kapsamlı usûl eseri olduğu dikkate alındığında bu yaklaşımın biraz daha 

tetkike muhtaç olduğu görünmektedir. 

1. BÂKILLÂNÎ’NİN HAYATI VE İLMÎ ŞAHSİYETİ 

1. 1. Bâkıllânî’nin Kısaca Hayatı 

Bâkıllânî’nin (ö. 403/1013) doğum tarihine dair kaynaklarda kesin bir bilgi 

bulunmamakla birlikte h. 330 dolaylarında Basra’da doğduğu tahmin edilmektedir. Basra’lı 

olan müellif İmam Eş‘arî’nin (ö.324/935) öğrencilerinden İbn Mücâhid et-Tâî5 (ö.370/980) ve 

Bâhilî’den (ö. 370/980) kelâm, Ebû Abdullah eş-Şîrâzî’den (ö.371/982) usul, İbn Ebû Zeyd 

 
1 Zekiyüddin Şa‘bân, Fıkıh Usûlü, çev. İbrahim Kafi Dönmez, (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 35-39; Metin Yiğit, İlk 
Dönem Hanefî Kaynaklarına Göre Ebû Hanîfe’nin Usûl Anlayışında Sünnet, (İstanbul: İz Yayıncılık, 2009), 20-22. 
2 Söz konusu bu iki yöntemin Hanefî ve Şâfiî metodu gibi mezheplere atfedilmesi yerine fukahâ ve mütekellimîn 

metodu denilerek faaliyet gösteren fukahâ ve kelamcılara atfedilmesinin daha doğru olduğu belirtilmektedir. Zira 
mezhepler içerisinde Şafiî ve Mâlikî olduğu halde fukahâ metodunu benimseyen usûlcüler bulunduğu 

vurgulanmaktadır. Bu konuya dair daha detaylı tahlil ve değerlendirmeler için bkz. Davut, İltaş, “Fıkıh Usûlü 
Yazımında “Kelamcılar Yöntemi ve Fakihler Yöntemi” Ayrımlaşmasının Mahiyeti Üzerine”, Bilimnâme, 172 (2009): 

65-95, 68 vd.. 
3 Bu durum Bâkıllânî üzerine çalışma yapanların O’nun usûl yönüne hiç vurgu yapmaması ve eserinin de günümüze 

ulaşmayan eserler kategorisinde sayılmasından anlaşılmaktadır. Zira eser ilk olarak 1998 yılında tahkik edilerek 
basılmıştır. Örnek olarak bkz. Gölcük, “Bâkıllânî”, 4: 435. 
4 Tâha Feyyâz Câbir el-Alvânî, “Usûlü Fıkıh İlminin Gelişim Süreci Üzerine Düşünceler”, çev. Selahattîn Kıyıcı, 
Yüzüncü Yıl Üniversitesi İlahiyât Fakültesi Dergisi, 3/(2000), 374. 
5Irâk Mâlikî ekolüne mensup olan Mücâhid et-Tâî, Ebû Bekir el-Bâkıllânî’nin de hocasıdır. Bakıllânî’nin O’ndan 
kelâm ve hadis dersi aldığı nakledilmektedir. Ebu’l-Hasan el-Eş‘arî ile aynı dönemde yaşayan müellifin usûle dair 

eseri günümüze ulaşmamıştır. Mahlûf, Muhammed, Şeceretü'n-nuri'z-zekiyye fî tabakati'l-Malikiyye, nşr. ‘Ali ‘Ömer,  
(Kâhire: Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Dîniyye, 1328/2007), 1: 214. 



Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Cilt:20 Sayı:1                                                        352 

el-Kayrevânî6 (ö. 386/996) ve Ebû Bekir el-Ebherî’den7 (ö. 375/985) fıkıh tahsil etti. 

Kaynaklarda Bâkıllânî ve İbnü’l-Bâkıllânî olmak üzere iki farklı nisbeyle anılmaktadır. Esasen 

babası ya da dedeleri bakla satışıyla uğraştığı için ikinci nisbe daha doğru olsa da birinci 

nisbesiyle meşhur olmuştur. Kādı, seyfü’s-sünne/sünnetin kılıcı ve lisânü’l-ümme/ümmetin 

dili şeklinde de lakap verilmiştir. Bâkıllânî’nin hayatına dair bilgi veren kaynaklar O’nun 

Basra’da yetişip ilmî eğitimini de orada aldığını nakletmektedir. Ancak gençlik yıllarında 

Bağdat’a gidip eğitimini tamamladıktan sonra Basra’ya döndüğü ifade edildiği gibi Basra 

ulemâsından gerekli ilimleri tahsil ettikten sonra Bağdat’a gidip oraya yerleştiği de 

nakledilmektedir. Zekası, münazara kabiliyeti, hitabetinin güzelliği, derin kavrayış gücü ve 

fıkıh,  fıkıh usûlü, kelâm, hadîs, felsefe, belâgāt, dinler tarihi, mezhepler tarihi gibi çok yönlü 

olan kişiliğiyle ön planda olan bir isimdir. H. 403 ‘de Bağdat’ta vefat etmiş ve Ahmed b. 

Hanbel’in kabrinin yakınlarına defnedilmiştir.8 

1. 2. Bâkıllânî’nin Yaşadığı Dönem ve İlmî Şahsiyeti 

Bâkıllânî, İslâm düşünce çağının en parlak ve hareketli yılları olan ve fıkıh usûlü, 

kelâm, fıkıh, tefsir, hadis, dil, edebiyât, felsefe, mantık, dinler tarihi, mezhepler tarihi, 

tasavvuf gibi birçok ilim dalının inkişâf ettiği h. IV. asırda faaliyet göstermiş ve bu dönemin 

eşşiz bir kişiliği olarak tavsîf edilmiştir.9 Bu dönem siyâsî açıdan çalkantılı olsa da ilmî ve 

kültürel bakımdan oldukça zengindir. Zira yönetimde bulunan Şii Büveyhilerin 

hükümdarlarından Adududevle Şii ve Mutezilî âlimlerin oluşturduğu meclisinde her kesime 

mensup ilim adamı bulundurmuş, Ehl-i Sünnetin temsilcisi olarak tartışmalara cevap 

vermesi için Bâkıllânî’yi çağırmıştır.10 Dönemin en önemli özelliği ilim ve ilim adamlarının 

yönetim tarafından desteklenmesi, teşvik edilmesi ve ilmi tartışmaların yapılması için özgür 

bir ortamın devlet eliyle oluşturulmasıdır. Bu bağlamda Ehl-i Sünnet ve Mutezilî ilim adamları 

arasında ilmi tartışmaların yapılmasına ve kayıt altına alınmasına zemin oluşturmuştur.11 

Bâkıllânî, Adududevle döneminde Mutezilenin hakim olduğu sarayda Eş’arîliği savunmuş 

başarılı olmasının sonucunda hükümdar O’nu oğlunun eğitiminde görevlendirmiş ve 

 
6h.IV. asırda Sahnûn’un (ö. 240/854) el-Müdevvene’si üzerinden Mâlikî fıkhının bölgede yerleşmesinde merkezi bir 

rol oynayan Kayravânî tesis döneminde ortaya çıkan fıkhî meseleler ve fetvâları içeren  en-Nevâdir ve’z ziyâdât ‘alâ 
mâ fi’l-Müdevvene min ğayrihâ mine’l-ümmehâti isimli eseriyle mezhepte önemli bir konuma sahiptir. Hentâtî, 

Necmeddîn, el-Mezhebü’l-Mâlikî bi’l-Gārbi’l-islâmî ilâ muntasafi’l-karni’l-hâmisi’l-hicrî, (Tunus: Tebrü’z-Zamân, 
2004),196: Muranyî, Muranyî, Miklos, Dirâsât fî mesâdiri’l-fıkhi’l-Mâlikî, nşr. Mahmûd Reşâd Hanefî, (Beyrût: Dârü’l-

Gārbi’l-İslâmî, 1409/1988), 72. 
7Irak mâlikî ekolüne mensup olan Ebherî’nin mezhebin Irak’ta yayılmasında etkisi olduğu gibi döneminin fakihi 
kabul edilmiştir. Sadece kendi mezhebi değil Hanefî ve Şâfiî mezhebinden imâmlarının sözleri hakkında ihtilâfa 

düşenlerin Ebherîye müracaat ettikleri nakledilmektedir. Bkz. İbn Ferhûn, Dibâcü’l-müzheb fî ma‘rifeti e‘yâni 
‘ulemâi’l-mezheb, nşr. Muhammed el-Ahmedi Ebu’n-Nûr, (Kâhire: Mektebetu Dâri’t-Türâs, 1426/2005), 2: 162-164; 

Mahlûf, Şecere, 1: 212-213. 
8Bağdâdî, Ebû Bekir Ahmed b. Ali b. Sâbit, Târîhu Bağdâd, nşr. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf, (Beyrut: Dâru’l-Gārbi’l-İslâmî, 
1422/2002), 3: 364-368; İbn Asâkîr, Ebü’l-Kāsım Ali b. Hasan b. Hibetullah, Tebyînü kezibi’l-müfterî fî mâ nüsibe 
ile’l-İmâmEbi’l-Hasan el-Eş‘arî, (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-‘Arabî, 1404), 217-226; İbn Hallikân, Ebü’l-Abbas Şemseddin 

Ahmed b. Muhammed, Vefeyâtü’l-e‘yân ve enbâu ebnâi’z-zamân, nşr. İhsan Abbas, (Beyrut: Dâru Sâdır, 1971), 4: 
269-270; Şerafeddin Gölcük, “Bâkıllânî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 1991), 

4: 531-532; İzmirli İsmail Hakkı, “Ebû Bekir Bâkıllânî”,Dârülfünûn İlahiyat Fakültesi Mecmuası, 2/5-6 (1927), 137-
172;  Hasan Hüseyin Tunçbilek, “Ebû Bekir Bâkıllânî Hayatı ve Bazı Kelâmî Görüşleri”, Harran Üniversitesi İlâhiyat 

Fakültesi Dergisi,  4(1998), 10-11. 
9 Kâdî İyâz, Musâ b. İyâd es-Sebtî, Tertîbu’l-medârik ve takrîbu’l-mesâlik li-ma’rifeti a‘lemi mezhebi Mâlik. nşr. Sa‘îd 

Ahmed E‘râb, (Rabat: Vizâretu'l-Evkâf el Mağribiyye, 1402/ 1982), 7: 44. 
10 Kâdî İyâz, Tertîbu’l-medârik, 7: 51. 
11 Bâkıllânî, et-Takrîb ve’l-irşâd fî usûli’l-fıkh, nşr. Abdülhamid b. Ali Ebû Züneyz, (Beyrut: Müessesetü'r-Risâle, 
1998/1418),  Neşredenin Girişi, 1: 18. 



Bâkıllânî ve Et-Takrîb ve’l-İrşâd es-Sağîr İsimli Usûl Eseri – Hafsa KESGİN                                     353 

kendisinden Ehl-i Sünnet inancını öğretmesi istenmiştir.12 

Çok yönlü bir kimliği temsil eden Bâkıllânî kelâm ilmine vukufiyeti yanında Eşârî 

kelâmının sistemleşmesinde önemli katkıları olan bir isimdir. Mütekaddimûn dönemi Eşarî 

kelâmcılığının önemli bir siması olmuştur. Keskin zekası ve münazaralarda gösterdiği 

mahareti sebebiyle ulemâ tarafından seyfü’s-sünne/ehl-i sünnetin kılıcı olarak 

nitelendirilmiştir.13Diğer taraftan tahkik ehli olduğu nakilcilikten ziyâde araştırmacı, orijinal 

ve kendine has fikirler ortaya koyan biri olduğu belirtilmektedir. Bu bağlamda Bağdat’ta 

herkesin nakilcilik yaptığı ancak Bâkıllânî’nin bundan müstesnâ olduğu nakledilmektedir.14 

Bâkıllânî’nin ilmî düşüncesini anlamak eğitim aldığı hocaları, etki düzeyini ortaya koyabilmek 

ise talebelerinin ilmî vukûfiyetiyle ilişkili olduğundan bu hususların ele alınması gereklidir. 

1. 2.1. Hocaları 

Bâkıllânî’nin fıkıh sahasında eğitim aldığı hocalar şöyledir: 

1. Mücâhîd et-Tâî (ö. 370/980): Asıl adı Ebû Abdullâh Muhammed b. Ahmed b. 

Muhammed b. Yâkûb’tur. Mâlikî mezhebinin imâmlarından olan Mücâhîd Bâkıllânî’ye 

mezhep usûlü ve kelâm dersi vermiştir. Irâk Mâlikî ekolüne mensup olan müellifin kaleme 

aldığı fıkıh usûlü eseri ise günümüze ulaşmamıştır.15 

2. Ebherî (ö. 375/985): Asıl adı, Ebû Bekir Muhammed b. ‘Abdullâh’tır. Irâk Mâlikî 

ekolünün önde gelen temsilcilerin olan Ebherî yaşadığı dönemin fakîhi kabul edilmiştir. Diğer 

mezhep müntesiplerinin de kendisine danıştığı ilmî yeterliliği güçlü olan bir şahsiyettir. 

Bâkıllânî kendisinden fıkıh tahsili yapmıştır.Usûl ilmine dair Kitâbu fî usûli’l-fıkh isimli 

çalışması mevcuttur.16 

3. Kayravânî (ö. 386/996): Asıl adı Ebû Muhammed Abdullâh b. Ebû Zeyd’dir. el-

Müdevvene’de bunmayan görüşleri toplamayı hedeflediği en-Nevâdîr ve’z-ziyâdât isimli eserin 

müellifi olan17Kayrâvânî, Mâlikî mezhebinde müteahhirûn döneminin kendisiyle başlatıldığı 

kişidir. Mezhep görüşlerini toplamış ve açıklamıştır. Kendisine mezhep içinde “küçük Mâlik” 

lakabı verilmiştir.18 

1. 2.2. Talebeleri 

Bâkıllânî’nin sayılamayacak kadar çok talebesi bulunmaktadır. Zira O’nun Bağdat’da 

Mansûr camiinde cok büyük bir ders halkası olduğundan söz edilmektedir.19Bu öğrencileri 

aldıkları ilim ve düşünce sistemiyle birlikte Bağdât, Hicâz, Mağrib gibi farklı beldelere bu 

düşünceyi götürmüşlerdir.  

1. ‘Abdülvehhâb el-Bağdâdî (ö.422/1031): Asıl adı Kâdı Ebû Muahmmed Adülvehhâb b. 

Ali b. Nasr’dır. İbn Hazm’ın Bâcî(ö. 474/1081) ile ilgili fikrini izhâr ederken kullandığı “Kâdı 

 
12 Kâdî İyâz, Tertîbu’l-medârik, 7: 53. 
13Kâdî İyâz, Tertîbu’l-medârik, 7: 47; İbn Tağriberdî, en-Nucûmü’z-zâhira, (Dârü’l-Kütüb, ), 4: 234. 
14Bağdâdî, Târîhu Bağdâd,3: 380. 
15Mahlûf, Şecere, 1: 214. 
16İbn Ferhûn, Dibâcü’l-müzheb, 2: 162-164; Mahlûf, Şecere, 1: 212-213. 
17Hentâtî, el-Mezhebü’l-Mâlikîbi’l-Gārbi’l-islâmî ilâ muntasafi’l-karni’l-hâmisi’l-hicrî,196; Muranyî, Dirâsât fî mesâdiri’l-
fıkhi’l-Mâlikî, 72. 
18 Ali Hakan, Çavuşoğlu, “en-Nevâdir ve’z-ziyâdât”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2007), 33: 30. 
19 Kâdı ‘Iyâz, Tertîbü’l-medârik, 7: 45. 



Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Cilt:20 Sayı:1                                                        354 

‘Abdülvehhâb’dan sonra Endülüs’e Bâcî gibi birisi gelmemiştir” ifadeleri O’nun mezhepteki 

konumunu ifade eden dikkat çekici bir cümledir.20Bâkıllânî de Abdülvehhâb ile İmrân el-

Fâsî’nin(ö. 430/1029) bir araya geldiklerinde İmâm Mâlik’in ilminin toplandığını 

belirtmiştir.21 

2. Ebû ‘İmrânel-Fâsî (ö. 430/1029): Asıl adı Musâ b. ‘İsâ b. Ebî Haccâc’tır. Ebû ‘İmrân 

kendisinin Bağdât’a gidip Bâkıllânî’nin ders halkasına katıldığını O’ndan usûl ve fıkıh dersi 

aldığını O’nun ilmi karşısında ilme yeni başlayan/mübtedî birine benzediği duygusunu 

hissettiğini belirtmiştir.22 

3. Muhammed b. Hasân (ö. 437/1036): Asıl adı Ebü’l-Hasân ‘Alî b. Muhammed b. 

Hasân el-Harîrî el-Mâlikî’dir. Bâkıllânî’den usûlü’d-dîn ve usûlü’l-fıkh eğitimi almıştır.23 

4. İbnü’l-Lebbân (ö. 446/1045): Asıl adı Kâdı Ebû Muhammed ‘Abdullâh b. Muhammed 

el-Isbahânî’dir. Bâkıllânî’den kendi eserleri olan el-Mukaddimât fî usûli’d-diyânât ve Usûlü’l-

fıkh isimli kitapları okumuştur. Şâfiî fıkhının önemli temsilcilerinden biri olan Ebû Hâmîd el-

İsferânîyî’den de Şâfiî fıkhını öğrenmiştir.24 

5. Ebû Nasr (ö. 420/1019): Asıl adı Ebû Muhammed ‘Abdurrahmân b. Ebî Nasr’dır. Eş-

Şeyh lakabıyla tanınan Ebû Nasr Bâkıllânî’nin ilim halkasına katıldı ve O’ndan fıkıh tedris 

etti ve Bağdat’ta Bâkıllânî’nin muhalifleriyle olan münâzaralarını kaleme aldı.25 

6.Kazvînî (ö.414/1023): Asıl adı Ebû Hâtim Mahmûd b. el-Hasân et-Taberî’dir. Bağdat’a 

gelen Kazvînî Bâkıllânî’den fıkıh usûlü okumuştur. Cedel, hilâf, usûl ve mezheb bilgisi sağlam 

olan biriydi.26 

1. 2. 3. Eserleri 

Bâkıllânî’nin kaynaklarda nakledilen çok fazla eserine rağmen günümüze ulaşan 

eserlerinin sayısı azdır. Kâdı Iyâz bu çerçevede 47 eserinin ismini vermektedir.27 

1. Temhîdü’l-evâil ve telhîsu’d-delâil:et-Temhîd olarak meşhur olan bu eser Mu‘tezile ve 

bid’at ehlinin bozuk îtikâdına karşı ehl-i sünneti savunmak amacıyla kaleme alınmıştır. 

Sahabe ve dört halifenin faziletini açıklamıştır. Bu kitap basılmıştır.28 

2. el-İnsâf fîmâ yecibu ı‘tikâduhu ve lâ yecûzü’l-cehlu bihi: Kelâmî konuların kaleme 

alındığı bir eserdir. Özellikle halku’l-Kurân konusunda ehl-i sünnetin görüşlerini savunduğu 

muhaliflere reddiyeleri vardır. Eser basılmıştır. 29 

3. İ‘câzü’l-Kurân: Kur’ân’ın hangi açılardan mucize olduğunu ele alan bir eserdir.30 Eser 

 
20  İbn Ferhûn, Dîbâcü’l-müzheb, 1: 332; Mahlûf, Şecere, 1: 292. 
21 Ferhât Koca, “Kâdı ‘Abdülvehhâb”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 24: 
113. 
22 Kâdı ‘Iyâz, Tertîbü’l-medârik, 7: 243-252. 
23 Kâdı ‘Iyâz, Tertîbü’l-medârik, 7: 46. 
24 Bağdâdî, Târîhu Bağdâdî, 10, 144. 
25 Bâkıllânî, et-Takrîb ve’l-irşâd, Neşredenin Girişi, 1, 36. 
26 36 ya bak 
27 Kâdı Iyâz, Tertîbü’l-medârik, 69-70. 
28Kâdı Ebî Bekr Muhammed b. Et-Tîb, Bâkıllânî, Temhîdü’l-evâil ve telhîsu’d-delâil, nşr. Şeyh ‘Imâdü’d-dîn Ahmed 
Haydar, (Beyrût: Müessetü’l-Kütübi’l-Sekâfiyye, 1407/1987); Kitâbın muhtevasına dair daha geniş değerlendirme ve 

tahlil için bkz. Adnan, Demircan, “Üçüncü Halîfe Osmân’a Yapılan Eleştirilere Bâkıllânî’nin Cevapları”, İstem, 8 
(2006), 9-20. 
29Kâdı Ebî Bekr Muhammed b. Et-Tîb, Bâkıllânî, el-İnsâf fîmâ yecibu ı‘tikâduhu ve lâ yecûzü’l-cehlu bihi, nşr. 
Muhammed Zâhid b. el-Hasân el-Kevserî, (yy: Dâru’t-Tevfîk en-Nemûziciyye, 1421/2000). 
30 Kâdı Ebî Bekr Muhammed b. Et-Tîb, Bâkıllânî, İ‘câzü’l-Kurân, nşr. es-Seyyid Ahmed Sakr, (Mısır: Dâru’l-Maârif, 
1971). 



Bâkıllânî ve Et-Takrîb ve’l-İrşâd es-Sağîr İsimli Usûl Eseri – Hafsa KESGİN                                     355 

basılmıştır. 

4. el-Beyân: Bâkıllânî’ye ait fi’l-Mucizât adındaki hacimli eserden geriye kalan bir bölüm 

olduğu kabul edilir. R. J. Mc Carthy’nin tahkikiyle basılmıştır (Beyrut 1958).  

5. Hidâyetü’l-müsterşidîn ve’l-makne ‘fî usûli’d-dîn: Tamamı on yedi cüz (cilt) olan 

eserden geriye on iki cüz kalmıştır. Muhammed b. Ebü’l-Hattâb el-İşbîlî Telhîsü’l-kifâye min 

kitâbi’l-Hidâye adıyla eseri ihtisar etmiştir.  

6. Suʾâlâtü ehli’r-reʾy ʿani’l-kelâm fi’l-Kurʾân: Kur’ân’ın te’vil ve tefsiriyle ilgili sorulara 

verilen cevaplardan oluşan küçük bir risâle olup yazma bir nüshası Süleymaniye 

Kütüphanesi’ndedir (Lâleli, nr. 3861/7).31 

7. el-İntisâr li-sıhhati nakli’l-Kur’ân ve’r-red ‘alâ men nehalehü’l-fesâd biziyâde ev 

noksân: Kurân’ın Allah’tan geldiği şekliyle hiçbir tahrife uğramadan nesilden nesile 

aktarıldığını savunan bir eserdir. Bu konuda yazılmış en kapsamlı eser olduğu 

nakledilmektedir.32 

8. Menâkıbü’l-e’imme ve nakzü’l-metâ‘in ‘an Selefi’l-ümme: Râşit halîfelere yapılan 

eleştirilere cevap veren bir eserdir.33 

9. Keşfü’l-esrâr ve hetkü’l-estâr fi’r-red ʿale’l-Bâtıniyye: Müellifin döneminde bulunan 

halifenin kendisinden bâtınîlere karşı bir eser yazmasını talep etmesi sonucu bu eseri kaleme 

almış ve çok sert bir uslupla reddiyede bulunmuştur.34 

10. et-Takrîb ve’l-irşâd: el-Kebîr, el-Evsât, el-Sağîr: Makalenin konusu olan bu eserin 

elimizde bulunan kısmı es-Sağîr olan tarafıdır. el-Kebîr ve el-Evsât elimize ulaşmamıştır.    

Müellifin günümüze ulaşmayan eserleri şunlardır: 

1. Naḳzü’l-fünûn li’l-Câḥiẓ (Câhiz’in i‘câz görüşünün tenkidi) 2. Nakzu Nakzi’l-Lümaʿ li’l-

Eşʿarî (Ali el-İskâfî veya Kādî Abdülcebbâr’ın Eş‘arî’ye ait el-Lümaʿa karşı yazdığı Nakz’ın 

tenkidi) 3.  el-İbâne ʿan mezhebi ehli’l-küfr ve’d-dalâle 4. et-Taʿdîl ve’t-tecvîr 5. Şerhu’l-Lümaʿ 

li’l-Eşʿarî 6. er-Red ʿale’l-Muʿtezile fî me’ştebehe ʿaleyhim min teʾvîli’l-Kurʾân 7. Fî Enne’l-

maʿdûm leyse bi-şeyʾ8. Şerhu Edebi’l-cedel 9. Keyfiyyetü’l-istişhâd 10. Dekāʾiku’l-kelâm 11. el-

Kerâmât 12. Tasarrufü’l-ibâd ve’l-fark beyne’l-halk ve’l-iktisâb 13. ed-Dimâʾü’lletî ceret 

beyne’s-sahâbe 14. el-Kesb 15. el-Bagdâdiyyât 16. el-Cürcâniyyât 17. el-İsbahâniyyât 18. 

Nihâyetü’l-îcâz 19. el-Îmân 20. et-Tebsıra 21. el-Mukaddimât fî usûli’d-diyânât 22. el-Mesâʾilü’l-

Kostantîniyye 23. er-Red ʿale’l-mütenâsihîn 24. el-Mesâʾil ve’l-mücâlesâtü’l-mensûre 25. el-

İmâmetü’l-kebîre 26. el-İmâmetü’ṣ-ṣaġīre 27. er-Rudûd ʿalâ Ebî Tâhir b. Kāsım 28. Ecvibetü ehli 

Filistîn 29. Mesâʾil seʾelehâ İbn ʿAbdilmüʾmin 30. el-Usûlü’l-kebîr 31. el-Usûlü’s-sagīr 33. 

Mesâʾilü’l-usûl 34. Fazlü’l-cihâd 35. Emâlî 36. İcmâʿu ehli’l-Medîne 37. İkfârü’l-müteʾevvilîn 

 
31 Esere dair daha detaylı tahlil, değerlendirme, tahkîk ve tercemesi için bkz. Züleyhâ Birinci,  “Ebû Bekir el-

Bâkıllânî’nin (ö. 403/1013) Suâlâtü Ehli’r-Re’y ani’l-Kelâm fi’l-Kur’âni’l-Azîz Adlı Risâlesinin Tahlîl, Tahkîk ve 
Tercümesi –Neşr-”, Karadeniz Teknik Üniversitesi İlâhiyât Fakültesi Dergisi, 3/2 (Güz,2016), 89-119. 
32 Kâdı Ebî Bekr Muhammed b. Et-Tîb, Bâkıllânî, el-İntisâr li-sıhhati nakli’l-Kur’ân ve’r-red ‘alâ men nehalehü’l-fesâd 
biziyâde ev noksân, nşr. Muhammed ‘Isâm el-Kudât, (Beyrût: Dâru İbn Hazm, 1422/2001); Eserin muhtevâsına dair 

daha detaylı tahlil için bkz. Şerafettin Gölcük, “Bâkıllânî’nin el-İntisâr li-sıhhati nakli’l-Kur’ân’ı”, Atatürk Üniversitesi 

İslâmî İlimler Fakültesi Dergisi, 3/(Ankara, 1979), 129-132. 
33 Bâkıllânî, et-Takrîb ve’l-irşâd, Neşredenin Girişi, 1: 75. 
34 Eserin muhtevâsı,tahkîk, tahlîl ve değerlendirilmesine dair daha detaylı bilgi için bkz. Ali Aslan, Bâkıllânî’nin 
Keşfü’l-esrâri’l-Bâtıniyye Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili, (Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi, 2018). 



Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Cilt:20 Sayı:1                                                        356 

(Nazzâm’ın kelâm sisteminin tenkidi) 38.İmâmetü Benî ʿAbbâs35 

1. 2. 4. Bâkıllânî’nin İtikâdî ve Fıkhî Düşüncesi 

Bâkıllânî’nin Eş’arî kelamının öncülerinden olduğuna dair herhangi bir görüş ayrılığı 

yoktur. Kaynaklarda kendisine el-Eş’arî nisbesi verilmesi, bazı konularda Eş’arî’yi eleştirse de 

genelde mezhebin görüşlerini savunmuştur.36 Bâkıllânî’nin Eş’arî mezhebinin sistemleşmesi 

ve yayılmasında öncü bir şahsiyettir. Özellikle Mâğrib bölgesine Eşârilik Bâkıllânî’nin 

öğrencileri sayesinde yerleşmiştir.37 Bâkıllânî’nin çabaları itikâdî olarak bir mezhebi 

savunmanın ötesinde değerlendirilmiştir.  

Bâkıllânî’nin Eş’arî olması kendisinin Şâfiî mezhebiyle ilişkilendirilmesine sebep 

olmuştur.38 Hanbelî olduğuna dair de farklı iddialar vardır.39 Ancak Ebherî ve Muhammed et-

Tâî gibi hocalarının ve Irak Mâlikî ekolünün en önde gelen ismi Kâdı ‘Abdülvehhâb (ö. 

422/1031) gibi öğrencilerinin Mâlikî fıkıhına mensubiyeti Bâkıllânî’nin Mâlikî fıkhıyla daha 

güçlü bir bağının olduğunu göstermektedir. Bâcî ve Kâdı ‘Iyaz da O’nun Mâlikî olduğunu ifade 

etmiştir.40 Şâfiî mezhebiyle ilişkilendirilmesi Bakıllânî’nin usûl ilminden ziyâde eşârî-kelâm 

ilmindeki vukufiyeti ve çoğunluğu Şâfiî imamlardan oluşan Eşârî kelamının öncülerinden 

olmasından kaynaklanmaktadır.41 

 

3. BÂKILLÂNÎ’NİN MÂLİKÎ USÛL İLMİNDEKİ YERİ 

3. 1. Usûl İlminin Tesîs ve Gelişiminde Bâkıllânî’nin Rolü 

3. 1. 1. Bâkıllânî’ye Kadar Yapılan Usûl Çalışmaları 

H. II. asırda başlayan usûl alanına dair telif ve tedvîn çalışmaları sonucunda İmâm 

Şâfiî’nin (ö. 204/820) er-Risâle adlı çalışması ilk eser olarak ortaya çıkmış, takip eden h. III. 

Asırda ise henüz kapsamlı ve sistemli bir usûl ilmi ortaya konmuş değildi. Bu dönemde 

yapılan tedvin faaliyetleri daha ziyâde er-Risâle üzerinden yürümüştür. Hanefîlerden İsâ b. 

Ebân’42 (ö. 220/835) ve Kerhî (ö. 340/951) Şâfiîlerden İbn Süreyc (ö.305/917) gibi bazı 

âlimlerin yaptığı çalışmalar ya er-Risâle’yi açıklama ya da usûlün belli bir konusu ele alma 

şeklinde cereyân etmiştir. Söz konusu bu çalışmalar usûl ilminde gerçek bir gelişme olarak 

addedilmemiştir.43 Ancak h. IV. asırda söz konusu şumüllü çalışmalar yapılmaya ve usûl, 

 
35 Bâkıllânî’nin eserlerine dair daha geniş malumat için bkz. Kâdı ‘Iyâz,Tertîbü’l-medârik, 7:69-70; M. Ramazan 

Abdullah, el-Bâkıllânî ve ârâʾühü’l-kelâmiyye, (Bağdad: Matbaatü’l- Ümme, 1986), 196-216: Bâkıllânî, et-Takrîb ve’l-
irşâd,  Neşredenin Girişi, 1: 74-83. 
36 Bâkıllânî, et-Takrîb ve’l-irşâd fî usûli’l-fıkh, Neşredenin Girişi, 1: 39. 
37 Bâkıllânî’nin Mağrib’de Eş’arîliğin yayılmasında etkili olan öğrencileri kendisinden fıkıh ve kelâm tahsil eden 
Ahmed el-Herevî (ö. 434/1043) ve Tâhir el-Bağdâdî (ö. 429/1038) olmuştur. Ancak söz konusu bu fikirleri Mağrib’e 

ilk sokan kişinin Ebû ‘İmrân el-Fâsî (ö. 430/1039) olduğu ifade edilmektedir. Bu konuyla ilgili yorumlar için bkz. 
Ahmet,Çelik, Mağrib’de Eş’arîliğin Yayılmasında Bâkıllânî ve Cüveynî’nin Etkisi, V. Uluslar arası Şeyh Şâ‘bânî Veli 

Sempozyumu, ed. Mustafa Aykaç vd., (Katamonu: Katamonu Üniversitesi Matbaası,2018), 494. 
38 Abdullâh, el-Bâkıllânî ve ârâʾühü’l-kelâmiyye, 145-146. 
39 Fetvâlarının sonuna Muhammed b. Tayyib el-Hanbelî yazdığından Hânbelî olduğu yorumu yapılmıştır. İbn 

Teymiyye, Takiyyüddîn Ahmed b. Abdulhalîm, Muvâfakatu sarîhi’l-ma’kûl li sahîhi’l-menkûl, (Beyrut:1985), 1: 260- 
261; Şerafettin, Gölcük, “Bâkıllânî”, Türkiye Diyânet Vakfı Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları,1991), 4: 531-535. 
40Kâdî İyâz, Tertîbu’l-medârik, 7: 45, 46. 
41 Gölcük, “Bâkıllânî”, 4: 531-535. 
42 İsâb. Ebân’ın usûl ilmine dair vermiş olduğu Haberu'l-Vâhid, İsbâtu'l-Kıyas ve İctihâdu'r-Rey isimli eserler 

isimlerinden de anlaşılacağı üzere belli bir konuya hasredilen eserlerdir. Eserler için bkz. Şükrü, Özen, “İsâ b. Ebân”, 
Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 22: 481. 
43 Bâkıllânî, et-Takrîb ve’l-irşâd, Neşredenin Girişi, 93-94; Tâha Feyyâz Câbir el-Alvânî, “Usûlü Fıkıh İlminin Gelişim 
Süreci Üzerine Düşünceler”, çev. Selahattîn Kıyıcı, Yüzüncü Yıl Üniversitesi İlahiyât Fakültesi Dergisi, 3/(2000), 374.  



Bâkıllânî ve Et-Takrîb ve’l-İrşâd es-Sağîr İsimli Usûl Eseri – Hafsa KESGİN                                     357 

kapsamı belli bir ilim olarak gelişmeye başlamıştır. Bu dönemde telif edilen ve günümüze 

ulaşan eserlerden ilki Hanefî mezhebine müntesip Cessâs’ın (ö. 370/981) kaleme aldığı ve 

usûlün bütün konularını içeren ilk kapsamlı telif olan el-Fusûl fi’l-usûl isimli eserdir.44 Ancak 

Alvânî söz konusu bu eseri de er-Risâle çerçevesinde yapılan çalışmalar içinde değerlendirmiş 

ve usûl ilmi için gerçek bir gelişme olarak görmemiştir. Ancak eserin muhtevası ve kapsamı 

söz konusu bu iddianın daha derinlemesine incelenmesini gerektirmektedir. O’nun gelişme 

dönemi olarak kabul ettiği eserler Bâkıllânî’nin et-Takrîb ve’l-İrşâd’ı ile mutezîlî âlim kâdı 

‘Abdülcebbâr’ın (ö. 416/1024) el-‘Umed’i olmuştur. Söz konusu bu iki âlimin Şâfiî’den sonra 

usûlün bütün konularını yazmaya yönelip esaslarını belirlemeye çalıştıklarını belirtmiştir.45 

Cessâs’ın eseri Hânefî usûlcülerin verdiği ilk kapsamlı ve sistematik eserken Bâkıllânî’nin 

telifi daha kapsamlı ve kâmil kabul edilmiştir.46  

3. 1. 2. et-Takrîb ve’l-irşâd İsimli Eseri 

Fıkıh usûlü tarihinde et-Takrîb ve’l-irşâd es-Sağîr mütekellimîn usûlünün en kapsamlı 

ilk eseri kabul edilmektedir. Eser kendinden sonraki hemen tüm usûlcüleri etkilemiştir. 

Zerkeşî’nin (ö.794/1392), Bahru’l-Muhît adlı eserinde “İmâm Şâfiî’den sonra gelenler (usul 

konularını) açıkladılar, ortaya koydular, genişçe izah ettiler, şerh yaptılar. Ta ki iki Kâdî gelene 

kadar durum böyle devam etti. Bunlar Ehli Sünnet‟ten Kâdî Ebû Bekr b. Tayyib ve Mûtezîlî 

Kâdî Abdulcebbar b. Ahmed’dir. Bu ikisi ibareleri açtılar, işaretleri çözdüler, icmâlî olanları izah 

ettiler ve müşkilleri giderdiler”47 şeklindeki ifadesi Bâkıllânî’nin söz konusu etkisine dikkati 

çeken önemli bir ifadedir. Zerkeşî bu eseri Şâfiî kaynakları arasında saysa da eserle ilgili “bir 

mezheple sınırlı olmaksızın bu ilimde yazılmış en iyi kitap” yorumunda bulunmuştur.48 Aynı 

şekilde Bâkıllânî dışındaki her musannifin insanların kitaplarından nakiller yaptığı 

aktarılmaktadır.49 

Kaynaklarda fıkıh usûlüne dair Bâkıllânî’ye sekiz tane kitap atfedilmiştir. Ancak eseri 

tahkik eden Ebû Züneyd’e göre el-Kebîr, el-Evsât, es-Sağîr türleri olan Kitâbü’l-usûl isimli eser 

ile yine el-Kebîr, el-Evsât, es-Sağîr türleri olan et-Takrîb ve’l-irşâd isimli kitap aynı kitaptır. Bu 

bağlamda müellifin et-Takrîb ve’l-irşâd isimli eserinin üç türü vardır. Ancak günümüze 

bunlardan ancak es-Sağîr olan ulaşmıştır. Dolayısıyla günümüze ulaşan ve üzerinde 

çalışmalar yapılan Bâkıllânî’ye ait usûl eserinin tam adı et-Takrîb ve’l-irşâd es-Sağîr 

şeklindedir. Eserin el-Muhtasaru’s-sağîr şeklindeki özetinin dört cilt aslının ise oniki cilt 

olduğu ifade edilmiş, usûl ilminde mutlak bir eser ve “kitâbun kebîrun” şeklinde 

nitelenmiştir.50Diğer iki usûl eseri ise el-Mukni’ fi usûli’l-fıkh ve “Kitâbu emâlî icmâi ehli’l-

Medîne’dir.51 

 
44 Soner, Duman, “Usûlü’l-fıkh”, Türkiye Diyânet Vakfı Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 42: 218. 
45 Alvânî, “Usûlü Fıkıh İlminin Gelişim Süreci Üzerine Düşünceler”, 374. 
46 Bâkıllânî, et-Takrîb ve’l-irşâd, Neşredenin Girişi, 94; Ayrıca icmâ konuları bağlamında yapılan bir incelemede de 
bu durum tespit edilmiştir. Örnek ve değerlendirme için bkz. Taha Nas, “İcmâ Teorisi ve Bâkıllânî’nin Etkisi”, Sakarya 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 17, 30 (2014/2), 6. 
47 Ebû Abdullah Bedreddîn Muhammed b. Bahadır b. Abdullah ez-Zerkeşî, el-Bahrü'l-Muhît fî Usuli'l-Fıkh, (yy: 

Vezâretü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 1413/ 1996, 1: 6. 
48 Zerkeşî, el-Bahrü'l-Muhît, 1: 7-8. 
49 Kâdı ‘Iyâz, Tertîbü’l-medârik, 7: 47. 
50 Kâdı ‘Iyâz, Tertîbü’l-medârik, 7: 69. 
51 Bâkıllânî, et-Takrîb ve’l-irşâd fî usûli’l-fıkh, Neşredenin Girişi, 1: 87-88. 



Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Cilt:20 Sayı:1                                                        358 

3. 1. 3. Eserin Muhtevâ ve Sistematiği 

Aşağıda tafsil edileceği üzere et-Takrîb fıkıh usûlünün bütün konularını içeren bir 

muhtevaya sahiptir. Müellifin yaşadığı dönemde usûlün temel çalışma alanı olan lafzın 

manaya delâleti mevzu hem kelâmî hem de fıkıh usûlü çalışmalarının merkezinde 

bulunmuştur. Usûlcülerin dil tasavvurlarının temelini teşkil eden vaz‘ teorisi bir dilde bir 

kelimenin herhangi bir anlam için konulmasını ifade eder.52 Özellikle Mutezile’nin itikâdî 

anlayışının oturduğu bu dil teorisi fıkıh usûlü konularının da temelini teşkil etmiştir. Bu 

bağlamda Bâkıllânî de döneminin canlı ve hararetli ortamı içinde yerini almış dil konularının 

hâkim olduğu fıkıh usûlünü kelâmî ve luğavî tartışmaların temelinde ele almıştır. 

Bâkıllânî bâb başlıklarının altında fasl şeklinde bölümler açarak meseleyi ele almıştır. 

Eserine fıkıh ve fıkıh usûlünün tanımını yaparak başlamış ve hem mütekellimîn hem de 

fukahânın ortak olan fıkıh tanımını ardından usûl tanımını vermiştir. Müellif önce bilgi 

vereceği meseleye dair قيل diyerek farklı görüşleri vermiş ardından قولنا diyerek kendi görüşünü 

beyân etmiştir. Konunun devamında sorulması muhtemel olan soruları da و ان قيل       şeklinde 

ifadelerle sormuş ve  قيل له diyerek cevap vermiştir.53 

Bâkıllânî eserinde daha ziyâde Mu‘tezile’ye cevap vermiş böyle durumlarda onların iddia 

ettiği bilgiyi  همقد زعم بعض  diyerek bir iddia olarak nitelemiş onların görüşlerine muvâfık olan 

görüşleri de sıralamış ardından tüm bu görüşlerin bâtıl olduğunu ifade edip çürütmeye 

çalışmıştır.54 Konulara başlarken sistematik bir metod takip etmiş konunun farklı yönlerini 

 şeklinde ayrı ayrı belirtmiştir.55الوجه veyaالضرب الثالث ve الضرب       الضرب الاخر

Bâkıllânî fıkıh usûlünü 1. Kitâp ve sünnette gelen/vârid olan hitâb 2. Hz. Peygamber’in 

fiillerinin hükmü 3. Haber, yolları ve kısımları 4. Hz. Peygamber’den rivâyet edilen bazı 

haberler. (Kabulü bazı şartlara bağlı âhâd haberler) 5.İcmâ 6. Kıyâs 7. Müftî ve Müsteftînin 

özellikleri ve taklîd 8. Yasaklama/hazr ve ibâhâ şeklinde sekiz konu başlığına ayırmaktadır. 

Hitabın konu başlıkları arasında ise emir, nehiy, husûs, umûm, nâsîh, mensûh, mücmel, 

müfesser, mutlak, mukayyed, lahnu’l-hitâb, mefhûmu ve fahvâsı, hitâbın delîli ve beyânın 

mertebeleri şeklinde saymış bunları açıklayacağını belirtmiştir. Bâkıllânî vermiş olduğu bu 

bilgilerle yazmayı tasarladığı usûl konularını da özet olarak vermiştir.56 

Bâkıllânî et-Takrîb’de ele aldığı usûl konuları şöyledir: Fıkıh ve usûl-i fıkhın tanımı57, 

 
52 Bu dönemde yapılan usûl çalışmalarının kelâmi arka planına dair daha detaylı bir çalışma için bkz. İmam Rabbani 

Çelik, “Şâriin Lafzın Manası üzerinde Tasarrufu: Mütekkellim ve Hanefî Usûl Geleneklerinde Şer‘î Hakikatler 
Meselesi”, İslâm Araştırmaları Dergisi, 38 (2017), 7-43. 
53Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd,1: 176,177, 210,211, 254, 260. 
54Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd,1: 178,179, 259. 
55Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd,1: 228, 236, 239, 240,241, 251, 271, 287,300. 
56Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd,1: 311. 
57Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd,1: 171. 



Bâkıllânî ve Et-Takrîb ve’l-İrşâd es-Sağîr İsimli Usûl Eseri – Hafsa KESGİN                                     359 

ilim58, akıl59, fiil ve kısımlar60, mükellef, teklif61, hüsün-kubuh62, mübah, nedb, vâcip mekrûh, 

sahîh-fâsid63, ahkâmu’l-hitâb64 hakikât ve mecâz65, hurûfu’l-meânî66, Allâh’ın ve Hz. 

Peygamber’in hitâplarındaki muratlarını bilme yolları67, emir ve buna dair meseleler68, nehiy 

ve hükümleri69,umûm ve husûs70, istisnânın hakîkati ve tahsîs71, mutlâk ve mukayyed72, 

delîlü’l-hitâb73, mefhûmu’l-gâye ve mefhûmu’ş-şart74, beyânın sınırları75. 

et-Telhîs eseri vesilesiyle ulaşan usûl konuları ise Hz. Peygamber’in fiilleri76, haber ve 

hakîkati77, sahâbenin adâleti ve sözü78, bâbu’n-nesh79, bâbu’l-icmâ80, istishâbu’l-hâl81, 

kitâbu’l-kıyâs ve bu başlık altında istihsân82, kitâbu’t-taklîd83 şeklindedir. Her iki eser 

çerçevesinde ele alınan usûl konularına bakıldığında Bâkıllânî’nin et-Takrîb’de ele almayı 

düşündüğünü ifade ettiği bütün usûl konularını işlediği görülmektedir.  

3. 1. 4. Bâkıllânî’nin Yararlandığı Kaynaklar 

Kaynakların verdiği bilgilere göre Bâkıllânî nakli sevmediğinden dolayı kendinde 

bulunan ilimle eserlerini telif etmiştir. Eserin elimizde bulunan kısmında da kendisine ait bazı 

eser isimleri ve Şâfiî’nin Ahkâmü’l-Kur’ân’ından başka bir eser ismi zikretmemesi bu ifadeleri 

destekler. Bâkıllânî’nin kendi yazdıklarını ihtisâr etmeye çalışsa buna muvaffak olamayacağı 

belirtilmiş, ilminin derinliğine vurgu yapılmış84 O’ndan önce ayrıntılı müstakil eserlerin telif 

edilmediğini belirtmiştir.85 Müellif Mu’tezilî ulemâdan, Irak Ekolünden ve çeşitli isimlerden 

bahseder. Ebu’l-Hasân el-Kerhî, es-Selcî, Cübbâî (ö. 303/917) ve oğlu, İsâ b. Ebân ve Ebû 

Şemr el-Mürcî bahsettiği isimlerin bazılarıdır.86 Eserinde özellikle Mutezilî ulemâyı ve Mutezilî 

düşünceyi sistemleştiren Cübbâî87 ve oğlunun iddialarını temel alması müellifin yaşadığı 

dönemde Eş’ari ve Mutezile arasındaki entelektüel tartışmaların hareketli bir şekilde 

sürdüğünü ve Bâkıllânî’nin eserini Mutezile, Mürcie, Hâriciler, Râfıziler gibi kelâmî ekollerin 

 
58Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd,1: 174-195. 
59Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd,1: 202-207. 
60Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd,1: 232. 
61Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd,1: 239-256. 
62Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd,1: 278-286. 
63Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd,1: 288-303. 
64Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd,1: 316. 
65Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd,1: 352- 
66Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd,1: 409-422. 
67Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd,1: 429-441. 
68Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd, 2: 5-316. 
69Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd,2: 317-368. 
70Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd,3: 5-126. 
71Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd,3: 126-302. 
72Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd,3: 307-331. 
73Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd,3: 331-338. 
74Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd,3: 358-366. 
75Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd, 3: 370-425. 
76 Cüveynî, et-Telhîs, 2: 881-932. Fıkrâ. 
77 Cüveynî, et-Telhîs, 2: 964-1079. Fıkrâ 
78 Cüveynî, et-Telhîs, 2: 1083-1188. Fıkrâ. 
79 Cüveynî, et-Telhîs, 2: 1188-1326. Fıkrâ. 
80 Cüveynî, et-Telhîs, 3: 1328-1524. Fıkrâ. 
81 Cüveynî, et-Telhîs, 3: 1535-1561. Fıkra. 
82 Cüveynî, et-Telhîs, 3: 1563-1887. Fıkra. 
83 Cüveynî, et-Telhîs, 3: 1902-1969. Fıkra. 
84 Kâdı ‘Iyâz, Tertîbü’l-medârik, 7: 47. 
85 Zerkeşî, el-Bahrü'l-Muhît fî Usuli'l-Fıkh, 1: 6. 
86 Bâkıllânî, et-Takrîb ve’l-irşâd fî usûli’l-fıkh, Neşredenin Girişi, 1: 94. 
87 Örnek olarak bkz. Bâkıllânî, et-Takrîb ve’l-irşâd fî usûli’l-fıkh, 3:19. 



Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Cilt:20 Sayı:1                                                        360 

yoğun tartışmalarının yaşandığı bir dönemde kaleme aldığını göstermektedir.88 O’nun 

özellikle Mutezile’ye karşı savunduğu lafzın manaya delâletine dair konu başlıkları 

Mutezile’nin kelâmî olarak savunduğu temel prensiplerin meşrulaştırılmasını engellemeye 

yönelik bir çaba olarak değerlendirilmiştir.89 Mutezile, Mürcie, Kaderiye gibi oluşumların 

kelâma ve dile dair ciddi tartışmaları ve kendinden önce bir usûl anlayışı ortaya koyan 

Hanefîlerden İsâ b. Ebân, Cessâs ve Kerhî’nin ve İmâm Şâfiî’nin görüşleri müellifin usûl 

anlayışını oluşturması için bir zemin oluşturmuştur. Zira Bâkıllânî eserinin tamamında 

hakim olduğu üzere söz konusu bu görüşler üzerinden yürümüş ve onların batıl olduğunu 

göstermeye çalışmıştır. 

3. 1. 5. Bâkıllânî’den Yararlanan Usûlcüler 

Bâkıllânî’den sonra gelen mütekellimîn usûlcülerinden Cüveynî, Gazzâlî, Râzî, Âmidî ve 

Şevkânî gibi birçok usûlcü ondan nakillerde bulunmuş, bazen isim vermeseler de onu takip 

etmişlerdir.90 Zerkeşî (ö. 794/1392) Bâkıllânî’den yaklaşık beşyüz, Hanbelî ulemâdan İbnü’l-

Neccâr (ö.972/1564) da direk ismini vererek altı yerde isimsiz olarak da altmış beş yerde 

nakilde bulunmuştur. Makdisî (ö.906/1500) on bir, Şîrâzî (ö.476/1083) yirmi dört Ebû Ya’lâ 

el-Ferrâ (ö.458/1066) el-‘Udde’de onaltı, Tûfî (ö.716/1316) otuz yedi, İsfehânî (ö.749/1349) 

kırk ve İbn Subkî (ö.771/1369) de birçok yerde Bâkıllânî’den nakil yapan usûlcülerdir.91 

Burada Mâlikî, Şâfiî ve Hanbelî olmak üzere üç mezhep müntesibinin de et-Takrîb’i referans 

aldığı görülmesi Bâkıllânî’nin usûl ilmindeki yerini göstermesi bakımından oldukça önemlidir.  

3. 1. 6. Bâkıllânî’nin Metodu ve Usûle Dâir Bazı Görüşleri 

Fıkıh usulü tarihinde Fukahâ, mütekellimîn ve memzûc olarak isimlendirilen üç farklı 

telif metodu ortayaçıkmıştır. Bir fıkıh mezhebinin fürûya dair fetvâ ve hükümlerini 

temellendirmeye ve söz konusu hükümlerin delillerden nasıl çıkarıldığını ortaya koymaya 

çalışan usûl yöntemi “fukaha metodu”, hükümlerin delillerden çıkarılmasında kelâm 

esaslarına dayanan usûl yöntemi ise “mütekellimîn metodu” olarak kabul edilmiştir. Fukahâ 

metodu daha ziyâde Hanefîlerle ilişkilendirilirken mütekellimîn metodu Şâfiîlere nispet 

edilmiştir. VI. (XII.) ve özellikle VII. (XIII.) yüzyıldan itibarense iki yöntemi birleştiren “karma 

(memzûc) metot” ortaya çıkmıştır.92 

Mütekellimîn metodunu esas alan Bâkıllânî93 kendinden önceki görüşleri vermiştir. 

Mesela emir kavramına dair irâdenin gerekli olup olmadığı konusunda önce Kaderiyye, ehl-i 

Irâk94, cumhûr ulemâ, Mu‘tezile95ve Şâfiî ashâbının96 iddialarını zikretmiş bunların bâtıl 

olduğunu söyleyerek görüşünü delilleriyle birlikte açıklamıştır.97 Bazen “bazıları” diyerek 

 
88 Orhan Şener, Koloğlu, Kelâm Tarihine Giriş, (Bursa: Emin Yayınları, 2016), 76-77. 
89 Çelik, “Şâriin Lafzın Manası üzerinde Tasarrufu”,7.  
90 Kutub b. Mustafâ Sânev, Erâu’l-Kâdî Ebî Bekr el-Bâkıllânî ve Eseruhâ fî ‘ılmi usûli’l-fıkh, (Yüksek Lisans Tezi, Melik 

Suûd Üniversitesi, 1992), 609. 
91 Bâkıllânî, et-Takrîb ve’l-irşâd fî usûli’l-fıkh, Neşredenin Girişi, 1: 96-97. 
92 Asım Cüneyd Köksal-İbrahim Kâfi Dönmez, “Usûl-i fıkıh”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2012), 42: 202. 
93 Sânev, Erâu’l-Kâdî Ebî Bekr el-Bâkıllânî, 5.  
94 Örnek olarak bkz. Bâkıllânî, et-Takrîb ve’l-irşâd, 2: 227. 
95 Mutezîle’nin görüşünün batıl olduğunu savunduğu görüşlerine dair örnek olarak bkz. Bâkıllânî, et-Takrîb ve’l-
irşâd, 2: 46, 307,277. 
96 Örnek olarak bkz. Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd, 2: 27. 
97 Örnek olarak bkz. Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd, 2: 11-12. 



Bâkıllânî ve Et-Takrîb ve’l-İrşâd es-Sağîr İsimli Usûl Eseri – Hafsa KESGİN                                     361 

herhangi bir zümre belirtmezken98 bazen de Hasan el-Eşarî’nin ve mütekkellimînin görüşünü 

zikretmiş onlarla aynı fikirde olduğunu izhâr etmiştir.99Bâkıllânî her usûlcünün yaptığı gibi 

konuları dil tartışmaları üzerinden yürütmüş bu bağlamda dilcilerin/ehlü’l-lügā görüşünü de 

kendini destekleyen bir veri olarak kullanmıştır.100 Bâkıllânî’nin temelde hedef aldığı grup 

daha ziyâde Mu‘tezile’dir. 

Bâkıllânî’nin en önemli metodu bazı usûl konularının aynı anda farklı hükme varmayı 

gerektiren bir durumu içermesi halinde vakf yapmak gerektiği düşüncesidir. Eser dil 

tartışmalarının çok yoğun olduğu bir dönemde kaleme alındığından dil tartışmaları 

çerçevesinde vakf, umûm ve hâs olmak üzere üç farklı ekol ortaya çıktığı, Bâkıllânî’nin vakf 

ekolüne mensup olduğu görülmektedir. Bu ekole göre lafızlar konuluşu itibariyle umûm ve 

husûsun her ikisine de şâmildir. Lafzın hangisine hamledileceği, söyleyenin kastı ve lafızda 

yer alan karînelerle ilişkilidir.101 Müellifin üzerinde tevakkuf ettiği usûl görüşlerinden bazıları 

şöyledir: Emir konusunda if‘al sigasının vucûb, nedb, ibâhâ, tehdît anlamlarından hangisine 

hamledileceği, yasaklamadan sonra kullanılan emrin ne anlam ifade ettiği, umûm için bir sîga 

olup olmadığı, Hz. Peygamber’in mutlak olarak yaptığı fillerin îcâb, nedb, ibâhâdan hangisine 

hamledileceği konularında tevakkuf etmiştir.102 

Bâkillânî’nin sahip olduğu bu düşünce sisteminin/usûlünün temel dayanağı usûl 

konularının zaruri bilgiye dayanması gerektiği ilkesidir. Zira O’na göre ilim zarurî/ızdırârî ve 

zanni/istidlâlî olmak üzere iki kısımdır.103 Bu zaruri bilginin ana kaynağı ise akıl, mütevatir 

olarak gelen ve manası kesin olarak tespit edilebilen haberler ve icmâdır. Zannî konularda ise 

tercihi gerektiren başka bir delil/karîne bulunmadığı müddetçe anlam konusunda tevakkuf 

edilmesi gerekir.104 Kitabın bütün konularında kendini gösteren bu düşünce Bâkıllânî’nin 

usûl düşünce ve metodunu ifade etmesi bakımından önemli bir tespittir. Bu bağlamda en 

önemli sorun Hz. Peygamber’den nakledilen haberler konusunda ortaya çıkmaktadır. Zira 

ahâd haberle istidlâl yapılamayacağını ifade etmiş özellikle dil ve akâid konularının onunla 

tespit edilemeyeceğini savunmuştur.105  

Bâkıllânî’nin genelde Mu‘tezile usûlcülerinin görüşlerine cevap verdiği usule dair bazı 

görüşleri ise şu şekilde ifade edilebilir. Usûlün lafız bahislerinden olan emir konusunda emrin 

ancak yüksek mevkiden gelmesi gerektiğini ifade eden Mutezile’ye itiraz etmiş böyle bir 

konumda olan birisinin de emrinin geçerli olduğunu zira emir lafzının bazen emir bazen de 

istek ve arzuyu bildirdiğini ve aksi bir delilin de olmadığını savunmuştur.106 Aynı şekilde 

mutlak emrin neyi ifade ettiği hususunda Mutezilî usûlcülerin çoğunluğunun, İmâm Şâfiî ve 

 
98 Örnek olarak bkz. Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd, 2: 26. 
99 Örnek olarak bkz. Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd, 2: 27. 
100 Örnek olarak bkz. Bâkıllânî,et-Takrîb ve’l-irşâd, 2: 35-36, 40, 41, 122. 
101 Bâkıllânî bu üç grubu ashâbu’l-umûm, ahâbu’l-husûs ve ashâbu’l-vakf olarak nitelemektedir. Bâkıllânî, et-Takrîb 
ve’l-irşâd, 3: 7, 12. 
102 Vakf etmek bir konu hakkında hükme varmak için delil buluncaya kadar beklemek demektir. Örnek olarak bkz. 

Bâkıllânî, et-Takrîb ve’l-irşâd, 2: 33, 34, 36, 42, 96. 
103 Bâkıllânî, et-Takrîb ve’l-irşâd,1: 183. 
104 Mehmet, Nezir Ceylan, Bâkıllânî’nin et-Takrîb ve’l-İrşâdü’s-Sağîr Adlı Eserinde Emir ve Nehiy, (Yüksek Lisansa Tezi, 

Dicle Üniversitesi, 2017), 241; Abdulbasıt Saltekin, Bâkıllânî’nin et-Takrîb ve’l-İrşâd Adlı Eserinde Tahsîs Kuramı, 
(Yüksek Lisans Tezi, Dicle Üniversitesi, 2010), 95. 
105 Cüveynî, et-Telhîs,2: 430. 
106 Bâkıllânî, et-Takrîb, 2: 7-8. 



Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Cilt:20 Sayı:1                                                        362 

arkadaşlarının ve fukahânın çoğunun emrin nedb ifade ettiği görüşünü savunduklarını 

nakletmektedir. Buna karşılık şeyhimiz dediği İmâm Eşârî, bazı fakihler, kelâmcılar ve 

Bâkıllânî ise mutlak anlamda kullanılan emrin hem icâp hem de nedbe ihtimalinin müşterek 

olduğunu bu durumun ancak bir karine vesilesiyle netleştirilebileceğini belirtmişlerdir.107 

Teklîf hususunda ise Mû’tezile ekolünün görüşünü “mükellef ancak emredileni yaptıktan veya 

onun vakti çıktıktan sonra bu emirle sorumlu olduğunu bilebilir. Zira mükellef emredileni 

yapmadan önce mükellef olma durumu ortadan kalkabilir. Dolayısıyla mükellef ancak 

emredildiği şeyi yerine getirdikten sonra bu emirle bağlı olduğunu bilebilir” şeklinde nakleden 

Bâkıllânî, onlara şu şekilde cevap vermiştir: Mükellef emredilen şeyi henüz yerine getirmeden 

önce bilebilir ve teklif şartlarını haiz olması durumunda ilgili emirle mükellef olur. Şâri 

gelecekte mükellefi bir emirle sorumlu tutabildiği gibi mükellef de bu emri bilebilir. 

Müslümanların önde gelen âlimleri bu konuda icmâ etmişlerdir.108 Mükellefin emri yerine 

getirdikten sonra emredildiğini bilmesinin onun vacip olan bir ibâdete niyet edememesine 

sebep olacağını vurgulayan Bâkıllânî, namazın vacip olduğunu önceden bilen kişinin ona 

niyet edebileceğini belirtmektedir. Diğer taraftan haram olan bir fiil yapıldıktan sonra bilinirse 

mükellefin kendini haramdan koruyamadığından dolayı emredildiği fiilin hükmünü önceden 

bilmesi gerektiğini ifade etmiştir.109 Bâkıllânî’nin Mutezile’ye karşı görüşte olduğu ve cevap 

verdiği diğer bir usûl meselesi ise nehyin fesâdı gerektirip gerektirmediği durumudur. Söz 

konusu bu durum ibâdet ve akitlerde ortaya çıkmaktadır. Meselâ kendileriyle nikâh akdi 

yapılması yasak olan biriyle evlilik durumunda nehiy fesadı gerektirir. Diğer bir ifadeyle 

yapılan akit fasittir. Ancak ibâdet ve akitlerdeki şartlardan herhangi birini ihlâl etmediği 

zaman fesâdı gerektirmez. Mesela gasbedilen bir arazide kılınan namaz fail ve fiile taalluk 

etmediğinden fesâdı gerektirmez. Bâkıllânî burada aksini savunan Mutezile’ye cevap 

vermiştir.110 

 Bâkıllânî’nin usule dair deliller konusundaki bazı görüşleri ise onun eserinin tamamı 

günümüze ulaşmadığından Cüveynî’nin et-Telhîs ve el-Burhân’ı, Bâcî’nin İhkâm’ı aracılığıyla 

verilecektir. Bâkıllânî sahabe mürselleriyle istidlâl yapılmayacağını ifade etmiş111 bu konuda 

çoğu hadisçi ve fukâhânın bir kısmıyla aynı görüşü kabul etmiştir. Mâlikî mezhebine 

müntesip bir âlim olmasına rağmen Medîne ulemâsının icmâının şayet diğer beldelerdeki 

âlimlerin muhalefeti varsa delil olmayacağını ifade etmiş, bir beldeyle sınırlı olmaksızın her 

dönemdeki ulemânın ittifakının icmâ olarak kabul edilmesinin daha doğru olduğunu 

savunmuştur.112Bâkıllânî’nin usûlün delillerinden biri olan istishâbu’l-hâl ile ilgili düşüncesi 

de ilginçtir. O’na göre müçtehid tartışmada hasmına karşı bu delil üzerinden gidemez ancak 

kendi içinde bir hükme varmada bu delili kullanabilir. Bu bağlamda kendisine getirilen 

konularda vâcip olduğuna dair bir delil bulamazsa vacip olmadığına hükmeder.113  

 
107 Bâkıllânî, et-Takrîb, 2: 26. 
108 Bâkıllânî, et-Takrîb, 2: 282. 
109 Bâkıllânî, et-Takrîb, 2: 283. 
110 Bâkıllânî, et-Takrîb, 2: 351. 
111 Cüveynî, el-Burhân, 1: 637. 
112 Bâcî, İhkâmu’l-fusûl, 1: 488. 
113 Cüveynî, et-Telhîs, 3: 130. 



Bâkıllânî ve Et-Takrîb ve’l-İrşâd es-Sağîr İsimli Usûl Eseri – Hafsa KESGİN                                     363 

Mesâlîh-i mürseleyi de mutlak bir delil olarak görmeyen Bâkıllânî, bunun sebeplerinden 

birisi olarak bu delilin Kur’ân, sünnet, icmâ ve kıyâs gibi üzerinde ittifâk edilen asıl delillere 

dayanmadığını savunmaktadır. İkinci olarak da insanların zanlarına dayanarak şerîât içinde 

bir kaosa neden olabileceklerini vurgulamaktadır. Diğer taraftan bu durumun yeni bir alan 

olduğunu ifade etmiş Hz. Peygamber’den sonra şer’i bir hükmün konulamayacağını, 

manaların ancak şerîât tarafından konulacağını, bu alanın genişletilmesi durumunda ise 

kişilerin peygamberler mesabesinde olacağını belirtmiştir. Son olarak da böyle bir 

uygulamanın sahabe icmâına dayanmadığını onlardan böyle bir amelin nakledilmediğini ifade 

etmiş bütün bunlara dayanarak mesâlih-i mürseleyle istidlâl yapılamayacağını 

savunmuştur.114Bâkıllânî usûlde tartışılan nesih meselesini kabul eden usûlcüler arasında 

yerini almıştır. Neshi “uygulama vakti ve gereğince amel edilmesi sabit olduktan sonra 

hükmün kaldırılması” şeklinde tanımlamış ve tahsîsten farklı bir uygulama olduğunu ifade 

etmiştir. Tahsîste ilk konulduğunda mütekellimînin zihninde var olan hükmün kapsamının 

daraltılması nesihte ise bir kısmının ve tamamının çıkarılması söz konusudur.115 Usûl ilminin 

çok tartışılan ve İmâm Ebû Hanîfe ile özdeşleşmiş İmâm Mâlik’in de kabul ettiği delillerden 

biri olan istishânı ancak delille uyumlu olması halinde kabul etmiştir. Bâkıllânî bu konuda 

“Rabbinizden size indirilenin en güzeline uyun”116 âyetini delil olarak öne sürenlere karşılık 

“ey akıl sahipleri ibret alın”, “onlardan istinbât edenler elbette bunu bilirlerdi”117 şeklindeki 

âyetlerde en güzelinin delille uyumlu olanın olduğunu beyân ederek kişileri delillere 

yönlendiren âyetleri cevap olarak kullanmıştır.118 Bâkıllânî’nin taklîd konusunda da 

düşünceleri farklıdır. O bu konuda öncü olmuş, Cüveynî, Gazzâlî, Âmidî, İbnü’l-Hâcib de O’nu 

takip etmişlerdir. Bu görüşe göre, âmmînin yaptığı esasen taklîd değildir. Zira âlimin sözü 

müsteftî için delildir. Müsteftînin bu delille amel etmesi gereklidir.119 Bir âmmînin bir 

müçtehîdi tercih etmesi için de zihni bir süreç ve tercih gereklidir. Bu bağlamda âmmînin 

taklîd ehli olduğunu söylemek uygun değildir. Usûlcülerin çoğu âmmînin ulemâya uymasını 

müçtehîdin zihnî süreciyle aynı görmediğinden taklîd olarak isimlendirmişlerdir.120 

Bu bilgiler ışığında bazı usûl konuları çerçevesinde Bâkıllânî’nin kendi düşünce ve usûl 

sistemini oluşturduğu söylenebilir. Zira döneminde birçok konuda genel kabulün dışında bir 

düşünce sistemi kabul etmiş ve bunu Kurân, sünnet ve dil biliminin verileri bağlamında 

delilleriyle birlikte savunmuştur. 

3. 2. Eserin Şâfiî Usûlcüler Üzerindeki Tesiri 

3. 2. 1. Cüveynî ve et-Telhîs İsimli Muhtasarı 

Bâkıllânî’nin et-Takrîb ve’l-irşâd’ı üzerine yapılan tek muhtasâr çalışması Cüveynî’nin 

(ö.478/1085) et-Telhîs’idir. Fıkıh usûlü ve kelâmın otorite isimlerden olan Cüveynî, 

Bâkıllânî’ye ait olan oniki bin varak hacminde olan eserleri ezberlercesine okuduğu 

 
114Cüveynî, el-Burhân, 2: 1115. 
115 Saltekin, Bâkıllânî’nin et-Takrîb ve’l-İrşâd Adlı Eserinde Tahsîs Kuramı, 46,48. 
116 Zümer, 39/55. 
117 Nisâ, 4/59. 
118 Cüveynî, et-Telhîs, 3: 314, 315. 
119 Cüveynî, et-Telhîs, 3: 326. 
120 Eyüp Sait, Kaya, “Taklîd”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 39: 461. 



Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Cilt:20 Sayı:1                                                        364 

nakledilmektedir.121 İlk çalışması olmasından dolayı henüz kendi fikirlerinin başlangıcında 

olan müellif, olgunluk döneminde bu kitaptaki görüşlerinin çoğundan döndüğü 

nakledilmektedir. et-Telhîs’te Bâkıllânî’ye tabi iken122el-Burhân adlı usûl eserinde daha özgün 

bir çalışma ortaya koymuş ve kendi içtihâdına göre hükme varmıştır.123 Cüveynî’nin bu eseri 

muhtasâr eser olmanın ötesinde esasen bir şerh niteliğindedir. Zira müşkîl olan yerleri 

şerhetmiş124, soru ibârelerini açıklamış ve gerekli gördüğü yerlerde kısaltma125 yapmıştır. 

Diğer taraftan naklettiği görüşler arasında kendisine göre daha doğrusunun hangisi olduğuna 

da işaret etmiştir.126Cüveynî bazı yerlerde muhaliflerin de görüşlerini delilleriyle verip gerekli 

cevapları vermiştir.127 Cüveynî bu eserde Bâkıllânî ile muvafık ve muhâlif olduğu usûl 

görüşlerini de nakleden bir telif metodu izlemiştir.128Cüveynî her ne kadar el-Burhân’da farklı 

bir usûl anlayışı ortaya koysa da Bâkıllânî’nin görüşlerinden istifâde etmiş kendisinden 

hemen her meselede nakilde bulunmuştur.129 

3. 2. 2. et-Takrîb’in Gazzâlî’nin el-Mustasfâ’sının Temel Kaynağı Olması 

Gazzâlî’nin el‐Müstasfâ isimli telifi, fıkıh usûlü literatüründe mütekellimîn metoduyla 

kaleme alınan dört temel eserden biri olarak kabul edilmiş130ve kendinden sonraki usûl 

çalışmalarını etkilemiştir. h.VII. (XIII.) asırdan sonra usûl ilminde çok önemli tesirler bırakan 

Fahreddîn er‐Râzî’nin (ö.606/1209) el‐Mahsûl’ünün temel başvuru kaynakları arasında el‐

Müstasfâ ve el‐Mu‘temed bulunmaktadır. Âmidî (ö.631/1233) de el‐İhkâm’da ağırlıklı olarak 

el‐Müstasfâ’nın tertibini takip etmiştir. İbn Kudâme’nin (ö.620/1223) Ravzatu’n‐Nâzır’ı ise el‐

Müstasfâ’nın muhtasarı mahiyetindedir.131 

Eser, şekil açısından önceki teliflerde bulunmayan bir tertîb güzelliğine sahip, içerik 

bakımından da mantıkî bir sunuşla konuları işleyen bir çalışmadır.132 Zira esere mantık 

konusuyla giriş yapılmış böylece mantık ilmi usûle dahil edilmiştir.133İbn Haldun Eşʿarî 

kelamına dair iki yöntemden bahsetmektedir. Bunlardan birinin “mütekaddimûn yöntemi” 

olduğunu ifade etmiş, söz konusu bu yöntemi ilk defa Eşʿarîler’in kullandığını en temel 

ilkesinin ise kelamâ dair konulara felsefe ve Aristo mantığının dahil edilmemesi olduğunu 

belirtmiştir. Bu yöntemin temsilcilerinden en önde geleni Bâkıllânî’dir. Diğeri ise kelam 

konularını felsefe ve mantık temelinde işlenmesi “müteahhirûn yöntemi”dir. Bu yöntemin en 

önemli özelliği tabiat felsefecilerinin fikirlerini reddetmektir. Tabileri ise mütekellimînden 

 
121 ‘Abdülazîm Mahmûd ed-Dîb, “Cüveynî”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 

8: 142. 
122 Cüveynî, Kitâbu’t-Telhîs fî usûli’l-fıkh, nşr. Abdullâh Cevlem en-Neybâlî-Şübeyyir Ahmed ‘Ömerî, (Beyrût: Dârü’l-

Beşâiri’l-İslâmiyye, 1317/1996), Neşredenin Girişi, 1: 66. 
123 Mustafa Baktır, “el-Burhân fî usûli'l-fıkh”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 
1992), 6: 434. 
124 Örnek olarak bkz. Cüveynî, Kitâbu’t-Telhîs, 1: 420. 
125 Örnek olarak bkz. Cüveynî, Kitâbu’t-Telhîs, 1: 174. 
126 “Bana göre en doğrusu budur” şeklinde tercihini ifade eden ibare için bkz. Cüveynî, Kitâbu’t-Telhîs, 1: 317. 
127 Örnek olarak bkz. Cüveynî, Kitâbu’t-Telhîs, 1: 111. 
128 Cüveynî, Kitâbu’t-Telhîs, Neşredenin Girişi, 1: 70. 
129 Cüvenî, el-Burhân, Neşredenin Girişi,1: 52. 
130 Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed, el-Menhûl min ta’likâti’l-usûl, nşr. Muhammed 
Hasan Heyto, (Dımaşk: Dârü’l-Fikr, 1419/ 1998), 33. 
131 Yunus, Apaydın “el-Mustasfâ”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 32: 125. 
132 Gārîş, Sâdık, Mevkifu’l-Gazzâlî min ârâi’l-Kâdı Bâkıllânî min hilâli’l-Mustasfâ, (Doktora Tezi, Vehrân 

Üniversitesi,2015/6), 95, 96. 
133 Gazzâlî, el-Mustasfâ min ‘ılmi’l-usûl, nşr. Hamza b. Züheyr Hâfız, (yy: Şirketü’l-Medineti’l-Münevvere, 2008). 



Bâkıllânî ve Et-Takrîb ve’l-İrşâd es-Sağîr İsimli Usûl Eseri – Hafsa KESGİN                                     365 

Gazzâlî, Fahru’r-Râzî ve Beyzâvî, Îcî, Teftâzânî’dir.134 Kelâmdaki bu metot farklılığının kelâm 

ve mantık ilmiyle sınırlı olmayıp fıkıh usulü alanına da yansıdığı görülmektedir. Zira, Gazzâlî 

eserine mantık ilmiyle giriş yaparken mantıkla dirsek temasında olan felsefeye karşı reddedici 

bir tavır takınmış ancak felsefenin nasıl anlaşılması gerektiğine dair de telifler vermiştir.135 

Bu bağlamda Gazzâlî’nin Bâkıllânî’den en önemli farkının mantık ilmini usule dahil etmesi 

olduğu ifade edilebilir. Nitekim kaynaklarda Mâlikî fıkıh usûlcülerine dair verilen biyoğrafik 

bilgilerde Fahreddîn Râzî’nin ve tâbilerinin temsil ettiği ve mantık ilmini kullanan 

“müteahhirîn metodu/tarîkatü’l-müteahhira” diye bir yöntemden bahsedilmektedir.136 Söz 

konusu bu yöntemin karşıtı olanların mantık ilmini inkâr ettikleri kelâm ve fıkıh usulünde  

“mütekaddimîn metodu/tarîkatü’l-akdemîn”’a mensup oldukları bilgisi de belirtilmektedir.137 

Diğer taraftan söz konusu yöntemi reddedenlerden İbn Tayr olarak meşhur Ebû Muahmmed 

‘Abdullâh b. Ahmed İbn ‘Abdisselâm’ın  (ö.699/1300) Gazzâlî’nin el-Mustasfâ’sına güzel bir 

ihtisâr yaptığı nakledilmektedir.138Bu ifadeler mütekellimine dair usûlde ortaya çıkan iki 

farklı metod olduğuna işaret etmektedir. 

Kendinden sonraki döneme ciddi etkileri olan Gazzâlî’nin yapılan çalışmaların da 

gösterdiği gibi Bâkıllânî’den oldukça istifâde ettiği görülmektedir.139 Hatta nakilde bulunduğu 

yerlerde kullandığı dilin Bâkıllânî’nin eserinde kullandığı dille paralellik arzettiği ifade 

edilmektedir.140Gazzâlî Bâkıllânî’den nakil yaparken konunun aynısını ve ya özetini vermiştir. 

Meselâ hakîkât ve mecâz konusunda yapılan atıfta Gazzâlî Bâkıllânî ile aynı fikri paylaşmış, 

meseleyi Bâkıllânî’nin ele aldığı şekilde işlemiş hatta verdiği örnekleri dahî aynısıyla 

nakledilmiştir.141Yine nesh kavramını “önceki hitapla sabit olan hükmün, zaman bakımından 

daha sonra gelen ve bu hükmün kalktığına delalet eden hitap olup, şayet bu hitap olmasaydı 

hüküm ilk hitap ile sabit olarak kalacaktı” şeklinde tanımlayarak Bâkıllânî’nin tanımını esas 

almıştır.142 Bazı mevzularda ise genelde aynı fikirde olup cüz’i bir kısmında farklı kanaatte 

bulunmuştur. Bazen tamamen zıt bir kanaat belirtirken yorum yapmadan sadece aktarım 

yaptığı yerler de bulunmaktadır.143 

3. 3. Mâlikî Usûlcülere Olan Etkisi 

3. 3. 1. Bâkıllânî’nin Mısır ve Irâk Mâlikîlerine Tesiri 

Bâkıllânî özellikle Cüveynî üzerinden klasik dönem Mâlikiliğini etkilemiştir. Zira 

 
134 Yûsuf Ahnâne, “Medresetü’l-Kâdî el-Bâkıllânî fi’l-Gārbi’l-İslâmî”, el-Fikrü’l-eş‘arî bi’l-Mağrib, nşr. Cemâl Ilâl el-

Buhtî, 1/(1438/2017), 58-59. 
135 Gâzâl’nin felsefenin ne olması gerektiğine dair eseri bulunduğu gibi felsefecilerin tutarsızlıklarını ortaya koymak 

için kaleme aldığı telif de söz konusu karşıtlığı ortaya koymaktadır. İlgili eserler için bkz. Bekir, Karlığa, “Gazzâlî”, 
Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 13: 522. 518-530. 
136 Ebu’l-‘Abbâs Ahmed, Gubrinî, ‘Unvânü’d-dirâye fî men ‘urife mine’l-‘ulemâ fi’l-mieti’s-sâbi‘a bi bicâye, nşr. Âdil 
Nüveyhiz, (Beyrût: Dâru’l-Âfâki’l-Cedîde, 1969), 73; Ali Hakan, Çavuşoğlu, Irâk Mâlikî Ekolü, (Doktora Tezi, Marmara 

Üniversitesi, 2004), 99. 
137 Gubrinî, ‘Unvânü’d-dirâye, 110; Çavuşoğlu, Irâk Mâlikî Ekolü, 99. 
138 Gubrinî, ‘Unvânü’d-dirâye, 221. 
139 Bâkıllânî’nin Gazzâlî’ye olan etkisi üzerinde çalışma yapan Sanev, söz konusu bu etkinin yaz günü güneşin netliği 
kadar açık olduğunu ifade etmiştir. Sânev, Erâu’l-Kâdî Ebî Bekr el-Bâkıllânî, 601. 
140 İlyas Yıldırım, Fıkıh Usûlünde Bâkıllânî’nin Gazzâlî’ye Tesiri (Hüküm Çıkarma Metodları Çerçevesinde), (Yüksek 
Lisans Tezi, Rize Üniversitesi, 2008), 29. 
141 Bu konuya dair iki eserdeki bilgilerin karşılaştırılması için bkz. Bâkıllânî, et-Takrîb ve’l-irşâd, 1: 355-359; Gazzâlî, 

el-Mustasfâ, 3:32-35; Daha detaylı bilgi için bkz. Yıdırım, Fıkıh Usûlünde Bâkıllânî’nin Gazzâlî’ye Tesiri, 38-41. 
142Âmidî Gazzâlî’nin bu tanımı Bâkıllânî’den aldığını ifade etmektedir. Seyfeddin, el-Âmidî, el-İhkâm  fi usûli 'l-ahkâm, 

nşr. Abdurrezzak el-Afîfî, 4 Cilt, (Riyâd: el-Mektebetü’l-İslâmî, 2003), 3: 130-134. 
143 Örnek olarak bkz. Bâkıllânî, et-Takrîb ve’l-irşâd, 1: 370-371; Gazzâlî, el-Mustasfâ, 1: 681-682. 



Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Cilt:20 Sayı:1                                                        366 

mezhepte Cüveynî’nin eseri üzerinden şerh çalışmaları yürütülmüştür. Bâkıllânî’nin kendi 

mezhebi üzerindeki etkisi genellikle ilk dönemde eser üzerine çalışmalar yapan Şâfiî âlimler 

üzerinden olmuştur. Ancak Mâlikî mezhebinin yayıldığı bölgelerden Irâk, Mısır, Mağrib ve 

Endülüs’de bulunan Mâlikî fukâhâya da etkisi olmuştur. 

Bâkıllânî’den Mâlikî doktrinini alan isimlerden birisi Irâk Mâlikî Ekolü’nde oldukça 

önemli bir yeri olan Kâdı ‘Abdülvehhâb (ö. 422/1031) olmuştur. Eserleri ve görüşleriyle Mâlikî 

mezhebinin usûl ve furû‘ sahasına dair katkıları zikre değerdir. Bâkıllânî, Kâdı ‘Abdülvehhâb 

ve İmrân el-Fâsî’nin bir araya gelmesiyle İmâm Mâlik’in ilminin toplanacağını ifade etmiştir.144 

“İki Muhammed (İbn Sahnûn ile İbnü’l-Mevvâz), iki şeyh (İbn Ebû Zeyd ile Ebû Bekir el-Ebherî) 

ve iki kadı (Kādî Abdülvehhâb ile İbnü’l-Kassâr) olmasaydı Mâlikî mezhebi ortadan kalkardı” 

sözü de onun mezhebin tarihindeki rolüne işaret etmektedir.145 İyi bir münazaracı ve mezhebi 

savunma konusunda oldukça başarılı olan Kâdı Abdülvehhâb hocası Bâkıllânî’den bu yönüne 

dair takdir görmüştür.146 Kendisinden sonraki döneme çok kıymetli eserler bırakan Kâdı 

Abdülvehhâb fıkıh usulüne dair el-İfâde fî usûli’l-fıkh, adlı bir eser yazmış daha sonra bu eseri 

et-Telhîs fî usûli’l-fıkh ismiyle özetlemiştir.147 Bu alanda Irâk Mâlikîleri tarafından yazılmış 

başka eserler olsa da Kâdı Abdülvehhâb’ın bu eseri kendisinden sonraki fıkıh usulü 

çalışmalarında özellikle Karâfî tarafından kaynak olarak kullanılmıştır.148 Kâdı 

Abdülvehhâb’ın bazı eserlerinin yaygınlaşması mezheb bilgisinin iyi olması, anlaşılır bir dil 

kullanması, etkili ve tutarlı bir metod kullanmasıyla ilişkilendirilmektedir. Onun bu 

özelliğindeki en büyük etken ise “dilimi çözen ve bana ifade gücü kazandıran” dediği hocası 

Bâkıllânî’ye ait olduğu belirtilmektedir.149 

Bâkıllânî’den ekilenen ve kendisinden nakilde bulunanlardan biri de Mısır Mâlikî 

usûlcülerinden Karâfî (ö. 684/1285)’dir. O’nun usûl ilmine dair mezhepte meşhur üç eseri 

bulunmaktadır. Bunlardan biri Tenḳîḥu’l-fuṣûl fî ‘ilmi’l-usûl isimli150 eserinde “imâm” ifadesiyle 

Râzî, “kâdî” ibaresiyle Bâkıllânî, “üstât” kelimesiyle de İsferâyînî kastedilmektedir.151 Karâfî 

mütekellimîn metodu içinde ortaya çıktığı belirtilen iki farklı tavrın temsilcilerinden de 

yararlanmıştır. Söz konusu temsilciler mantık ve felsefeyi reddeden ekolün öncülerinden 

Bâkıllânî152 ve mantığı usule dahil eden Gazzâlî  ile buna felsefeyi de ilave eden Râzî’dir. 

Vermiş olduğumuz bu bilgilerden Mâlikî mezhebinde çok etkili olan iki ismin Bâkıllânî’den 

istifâde ettiğini bunlardan birinin Irâk mâlikî ekolünü temsil ederken diğerinin Mısır Mâlikî 

ekolünü temsil ettiği görülmektedir. Bu bilgi Bâkıllânî’nin bütün Mâlikî çevrelerin referans 

 
144 Kâdî Iyâz, Tertîbu’l-medârik, 7: 246. 
145 Ferhat, Koca, “Kâdı Abdülvehhâb”, Türkiye Diyânet İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 24: 113. 
146 Kâdî Iyâz, Tertîbu’l-medârik, 7: 246. 
147 Kâdî Iyâz, Tertîbu’l-medârik, 7: 222. 
148 İbn Fehûn, Dibâcü’l-müzheb, 2: 22; Karafî her iki eseri Nefâ’isü’l-usûl’ünde başvuru kaynağı olarak zikretmiş ve 

el-İfâde’nin iki cilt olduğu bilgisini vermiştir. Karafî, Nefâʾisü’l-uṣûl fî şerḥi’l-Maḥṣûl, nşr. Âdil Ahmed Abdülmevcûd – 

Ali M. Muavvaz, (Beyrut: yy., 1416/1995), 1, 92. 
149 Çavuşoğlu, Irâk Mâlikî Ekolü, 221. 
150 Karâfî Zehîrâ isimli eserine iki tane mukaddime yazdığını ilk mukaddimede ilmin fazileti ve âdâbını işleyeceğini 

ikinci mukaddimede ise fıkıh usûlü ve kurallarını açıklayacağını ifade etmiştir. İşte söz konusu bu eser O’nun Zehîrâ 
isimli fıkıh eserine yazdığı ikinci mukaddime kısmıdır. Karâfî, Zehîra, nşr. Muhammed Haccî, (Beyrût: Dârü’l-Gārbi’l-

İslâmî, 1994), 1: 39. 
151 Davut, İltaş, “Tenkîhu’l-fusûl”,Türkiye Diyânet İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 2011),40: 453. 
152 Bâkıllânî’nin felsefe ve mantığa karşı tavrına ilişkin daha fazla bilgi için bkz. Ahmet, Gençdoğan, “Bâkıllânî’nin 
Kelâm Metodolojisi”, Harran Üniversitesi İlâhiyât Fakültesi Dergisi, 40 (Aralık 2018), 201. 



Bâkıllânî ve Et-Takrîb ve’l-İrşâd es-Sağîr İsimli Usûl Eseri – Hafsa KESGİN                                     367 

aldığı bir usûlcü olduğunu ortaya koymaktadır. 

3. 3. 2. Bâkıllânî’nin Mağrîb ve Endülüs Mâlikîlerine Tesiri 

Irâk Mâlikî ekolüne mensup olan Bâkıllânî’nin Doğu’ya olan etkisi yanında Batı’ya da 

etki ettiği görülmektedir. Bâkıllânî’nin Mâğrib Mâliklerinden en fazla tesir ettiği kişi 

Bâkıllânî’nin kitaplarını Mâğrib’e ilk sokan kişi olduğu söylenen Ebû İmrân el-Fâsî (ö. 

430/1039)’dir. Bâkıllânî’nin öğrencisi olan Ebû İmrân kendisinden kelâm, fıkıh ve usûl 

dersleri almıştır. Mağrib’de Eşariliğin yayılmasında öncü olmuş ve Bâkıllânî’nin görüşlerini 

yaymaya çalışmıştır.153 Bâkıllânî’nin onun için “Benim medresemde sen ve Kādî Abdülvehhâb 

bir araya gelseydiniz Mâlik’in ilmi burada toplanmış olurdu. Sen Mâlik’in görüşlerini iyi 

biliyorsun, o da bu görüşleri savunmada başarılı. İmam Mâlik sizi görse memnun olurdu”154 

şeklinde övgüde bulunmuştur. Ebû İmrân Mağrib’de usûl âlimlerinden fıkıh okumuş 

sonradan Bağdat’a gelmiş ve Bâkıllânî’nin ilim meclisine katılmıştır. Bâkıllânî’nin ittifak ve 

ihtilâf edilen her meseleyi ele alarak bir fıkıh dersi verdiğini görünce kendini ilme yeni 

başlamış gibi hissettiğini belirtmiştir.155 Bâkıllânî’nin felsefeden uzak bir ilmî faaliyet 

göstermesinin Mâğrib’e de etki ettiği ve bu sebeple Mâğrib’de felsefe ve mantık karşıtı bir 

anlayışın hâkim olduğu ifade edilmektedir.156 Kayrevan’a yerleşen Ebû İmrân burada kıraat, 

fıkıh, hadis ve kelâm dersi vermeye başlamış ve kısa zamanda bütün Mağrib tarafından 

tanınmıştır. Evinde oluşturduğu ilim halkasına Kayrevan, Endülüs ve Mağrib’in çeşitli 

bölgelerinden birçok talebe katılmıştır.157 Yapmış olduğu bu faaliyetler vesilesiyle Ebû İmrân, 

Bâkıllânî’nin de tesiriyle Mâğrib’de Mâlikî fıkhını ve Eş’arî kelâmını yayan bir isim olmuştur. 

Endülüs Mâlîkîlerinden müelliften etkilenen isimlerden biri de Bâcî’dir. O, Doğu’da 

Bağdât, Şâm, Mısır ve Hicâz ilim merkezlerinde Mâlikî ve Şâfiî hocalardan altı sene boyunca 

fıkıh ve hadis dersleri almış sonra Endülüs’e dönüş yapmış fıkhî faaliyetlerine burada devam 

etmiştir. Bâcî’nin genelde Mâlikî Mezhebi özelde ise Endülüs usûlüne katkısı çok büyüktür. 

Zira O kendisine kadar gelen Mâlikî birikim içinden meşhur olan görüşleri nakletmiş ve 

delillendirmiştir. Eserini yazma sebebini etrafındakilerin kendisinden usûle dair bir eser 

yazarak Mâlikî mezhebinin meşhur görüşlerini nakletmesini, her mezhebin kendi görüş ve 

dayanaklarını belirtmesini kendi görüşünü de ortaya koyarak sahih deliller çerçevesinde 

ispatlamasını talep ettiklerini kendisinin de bu taleplere karşılık verdiğini beyan etmektedir.  

Eserin en önde gelen özelliği cedelî bir metodla yazılmış olmasıdır. Diğer taraftan Mâlikî 

görüşler yanında Hanefî ve Şâfiî ulemânın görüşlerine de mukayeseli olarak yer vermiştir.  

İhkâmü’l-fusûl’ün usûl yazım tekniği açısından cedelci uslûbuna rağmen fukahâ 

metoduna daha yakın bir yöntemle yazıldığı ifade edilmektedir. Zira Bâcî önce bir meseleyi 

ele alıyor daha sonra meseleye dair ilgili diğer mezheplerin bütün görüşlerini delilleriyle 

 
153 Muhammed Nusayr, “Devru’l-Bâkillânî fî Telkîni’l-Esânîdi’l-Eş’ariyye bi Bilâdi’l-Mağrib”, el-Fikrü’l-Eşʿarî bi’l-
Mağrib, haz. Cemâl Ilâl el-Buhtî, , (Rabat: er-Rabitatü’l-Muhammediyye li’l-Ulemâ’, 1438/2017), 1: 76; Çelik, 

“Mağrib’de Eş’arîliğin Yayılmasında Bâkıllânî ve Cüveynî’nin Etkisi”, 494-495. 
154 Kâdî Iyâz, Tertîbu’l-medârik, 7: 246. 
155 Kâdî Iyâz, Tertîbu’l-medârik, 7: 47. 
156 Ahnâne, “Medresetü’l-Kâdî el-Bâkıllânî fi’l-Gārbi’l-İslâmî”, 1: 58-59. 
157 Muhammed, Süveysî, “İmrân el-Fâsî”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 
10: 168. 



Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Cilt:20 Sayı:1                                                        368 

birlikte naklediyor. Sonrasında da mensup olduğu mezhebin üstünlüğünü görüş ve delillerini 

ortaya koyarak sağlamaya çalışıyordu. Bâcî gerekli gördüğü durumlarda kendisi de bir 

tercihte bulunmuştur.  Bâcî ile birlikte Endülüs’te usûl alanında yapılan telifler 

yaygınlaşmıştır. Diğer taraftan delile dayalı bir usûl anlayışı da mezhep usûlüne girmiştir. 

Bâcî, Bâkıllânî’den elli iki meselede nakilde bulunmuş bu görüşlerin çoğunu da tercih 

etmiştir. Bâkıllânî’ye muhalif olduğu sınırlı sayıda mesele bulunmaktadır. Hatta Bâkıllânî’nin 

görüşünde tek kaldığı meselelerde de kendisine tâbi olmuştur.   

3. 4. İlk Defa Bâkıllânî’nin et-Takrîb’de Zikrettiği Bazı Usûl Konuları 

Bâkıllânî’nin usûl ilmine dair ilk defa kanaat belirttiği konularda sonradan gelen 

ulemânın O’nu takip ettiği görülmektedir. Hatta bazı konularda ilk söyleyen Bâkıllânî olsa da 

O’ndan nakil yapanlara o konuda ilk sözü söyleyen şeklinde nispette bulunulmuştur. Söz 

konusu usûl konu başlıkları şu şekildedir:158 

Şer’i hükme dair meselelerden teklîf kavramının tanımını Cüveynî Bâkıllânî’den 

nakletmektedir.159 Söz konusu tanımı ilk defa Bâkıllânî yaptığı ifade edilmiştir.160 Aynı şekilde 

vâcip kavramını “terk edilmesi zemmedilen, belli bir yere kadar (bi vechin mâ) şer’in kınadığı” 

şeklinde tanımlamış bu tanımı Gazzâlî161 gibi Şâfiî usûlcüler kendisinden aynı lafızla 

nakletmişlerdir. Sünnetin konularından “haber”i cumhur ulemâ “bizzat doğruluğa ve yalana 

ihtimâli olan şey” şeklinde tanımlarken Bâkıllânî cumhûr usûlcüden farklı olarak Allah’a ya 

da Hz. Peygamber’e ait olan haberin ancak doğruluğa ihtimali vardır diyerek haberi “yalan ve 

ya doğru olmaktan kurtulamayan şey” şeklinde cumhûrdan farklı bir tanım yapmıştır. 

Bâkıllânî’den önce herhangi bir usûlcü haber kavramını bu şekilde tanımlamamıştır.162 

Cüveynî163 ve Şirâzî haberin bu tanımını kendisinden nakletmişlerdir. 

Emir kavramının “emredilenin kendisiyle emredildiği fiile uymasının gerekli olduğu 

kesin söz” şeklinde tanımlanması da ilk olarak Bâkıllânî’ye aittir. O’ndan sonra bu tanımı 

Cüveynî164, Gazzâlî, Âmidî ve Şevkânî nakletmiştir. Nehyin delâleti ise fevr ve ya terâhî 

gerektirmez yani mücerred olarak neyh mutlak olarak terâhîyi gerektirmediği gibi fiilin hemen 

terk edilmesini de gerektirmez. Nehyin delâleti hususundaki bu kanaatinde Bâkıllânî 

cumhûrdan farklı bir görüş beyân etmiştir.165 Bâkıllânî’den önce bu şekilde görüş beyân eden 

bir usûlcü de mevcut değildir.166Zira usûlcülerin çoğunluğuna göre nehyin delâleti mutlak 

olarak terâhîyi değil, fevren fiilin terkini gerektirir.167 Nehyin tekrar ve süreklilik gerektirip 

gerektirmediğine dair ise yine cumhur ulemânın aksine Bâkıllânî ve kendisini takip eden 

 
158 Bâkıllânî üzerinde çalışma yapan Sanev, 0’nun tek kaldığı görüşlerini “el-infiradâtuhu” şeklinde başlıklandırmış 

ve bu görüşlerin Bâkıllânî’den önce hiçbir usûlcüde bulunmadığını ifade etmiştir. Bu konuda daha fazla görüş için 
bkz. Sânev,Erâu’l-Kâdî Ebî Bekr el-Bâkıllânî, 614-637. 
159 Cüveynî, İmâmu’l-Harameyn Ebu’l-Meâlî. el-Burhân fî usuli’l-fıkh. nşr. ‘Abdül‘azîm Mahmûd ed-Dîb,  (yy.: Dârü’l-

Vefâ, 1997), 1: 101. 
160 Sânev,Erâu’l-Kâdî Ebî Bekr el-Bâkıllânî, 614. 
161 Gazzâlî, el-Mustasfâ min ‘ılmi’l-usûl, nşr. Hamza b. Züheyr Hâfız, (yy: Şirketü’l-Medineti’l-Münevvere, 2008), 212. 
162 Bâkıllânî, et-Takrîb ve’i-irşâd, 1:  
163 Cüveynî, el-Burhân, 1: 564. 
164 Cüveynî, el-Burhân, 1: 203. 
165 Bâkıllânî, et-Takrîb ve’l-irşâd, 2: 318. 
166 Sânev,Erâu’l-Kâdî Ebî Bekr el-Bâkıllânî, 622. 
167 Yunus, Apaydın, “Nehiy”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (İstanbul: TDV Yayınları,2006), 32: 545. 



Bâkıllânî ve Et-Takrîb ve’l-İrşâd es-Sağîr İsimli Usûl Eseri – Hafsa KESGİN                                     369 

Râzî168 nehyin tekrar gerektirmediği fikrini savunmuşlardır. 

Fer’i delillerden olan sahâbe kavline dair olan konuda, sahâbeyi tanımlarken, Hz. 

Peygamber döneminde O’na arkadaşlık etmiş O’nunla oturmuş kişileri sahabe olarak kabul 

etmiş Hz. Peygamber zamanında olan kişiye defalarca O’nu görse de, sahabî denmeyeceğini 

ifade ederek hadîs usûlcülerinin tanımıyla uyuşmayan bir tanım vermiş kendisinden önce 

herhangi bir usûlcüden de bu görüşü nakletmemiştir.169 

Şer‘u men kablenâ bahsinde ismetin peygamberler ve melekler dışındakilere karinesiz 

verilemeyeceğini ifade ederek bu hususta da kendinden önce beyan edilmeyen bir kanaati 

ifade etmiştir. Aynı şekilde nebî ve resûllerin nübüvvetten önce kasten, hataen veya unutarak 

büyük ve küçük günah kazanmaktan dolayı masum olmadıklarının aklen mümkün 

olduğunu, nübüvvetten sonra ise kasten değil ancak bazen hataen ve ya unutarak kebâir ve 

sagâirden masum olmadıklarını savunmuştur. Âmidî gibi bazı usûlcüler de bu konuda 

Bâkıllânî’ye tabi olmuşlardır170 

Vermiş olduğumuz örneklerden Bâkıllânî’nin usûl konularından bazılarına dair 

kendisinden önce hiçbir usûlcünün konu etmediği hususları ele alan ve ortaya koyduğu bazı 

hususlarda cumhûr ulemâya karşı tek kalan bir usûlcü olduğu görülmektedir. 

SONUÇ 

H. II. asırda eserlerini vermeye başlayan fıkıh usûlü ilminde günümüzde bazı 

araştırmacıların farklı görüşleri mevcut olmakla birlikte tümdengelim yöntemine dayanan 

mütekellimîn/kelâmcı ve tümevarım tekniğini esas alan fukahâ/hanefiyye metodu olmak 

üzere iki telif yönteminin ortaya çıktığı ağırlıklı olarak kabul görmektedir. Bu bağlamda usûle 

dair ilk eser mütekellimîn metoduna göre yazılan Şâfiî’nin er-Risâle adlı eseridir. H. IV. asra 

kadar her iki metodla yazılmış usûl eserleri mevcut olsa da usûl ilmi esas gelişimini bu asırda 

gerçekleştirmiştir. Şâfiî’den sonra bu alanda yazılan en kapsamlı ve sistemli eser kendinden 

sonraki birçok usûlcüyü etkilemiş ve bu alanda öncü olan Bâkıllânî’nin mütekellimîn 

metoduna göre kaleme aldığı et-Takrîb ve’l-irşâd adlı telifidir. Kitabın tamamı elimize 

ulaşmasa da Cüveynî’nin eser üzerine yazdığı muhtasârı çok fazla tasarrufta bulunmadan 

kaleme alması, eserin tamamına dair ciddi bir fikir vermektedir. 

Bâkıllânî Eş’arî kelamının sistemleşmesinde çok önemli rol oynamış olması yanında 

fıkıh usûlünün tesis ve gelişimine de katkı sağlamıştır. Çok fazla telifi olan müellifin mensup 

olduğu mezhep hakkında farklı bazı iddialar bulunsa da Mâlikî mezhebidir. Eserini yaşadığı 

dönemin kelâma, dile ve usûle dair ortaya çıkan fikri zenginlik zemininde telif etmiş ve Mâlikî, 

Şâfiîve Hanbelî mezhebinin önde gelen usûlcülerine etki etmiştir. Şâfiî mezhebinin gözde 

âlimlerinden Cüveynî, eseri özetlerken talebesi Gazzâlî’nin en temel fıkıh usûlü eserlerinden 

biri olan el-Mustasfâ’da temel kaynak olarak Bâkıllânî’nin eserini kullandığı görülmektedir. 

Mâlikî mezhebinde ise Mağrib’de Eş’arîlik ve Mâlîkîliğin yayılmasında etkili olduğu ve 

Endülüs, Irâk ve Mısır gibi diğer ekollerin önde gelen isimleri üzerinde de tesiri olduğu 

 
168 Fahruddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-Râzî, el-Mahsûl fî ‘ılmi usûli’l-fıkh, nşr. Câbir Feyyâz el-‘Alvânî, (yy: 
Müessesetü’r-Risâle, ty.), 1: 281-285. 
169Sânev,Erâu’l-Kâdî Ebî Bekr el-Bâkıllânî, 636. 
170Sânev, Erâu’l-Kâdî Ebî Bekr el-Bâkıllânî, 502,503, 637, 638. 



Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Cilt:20 Sayı:1                                                        370 

görülmektedir. 

Bâkillânî’nin sahip olduğu bu düşünce sisteminin/usûlünün temel dayanağı usûl 

konularının, kaynağı akıl, mütevatir haberler ve icmâ olan zaruri bilgiye dayanması gerektiği 

esasıdır. Zannî konularda ise kesin bilgiye ulaşacak delil/karîne bulununcaya kadar tevakkuf 

edilmelidir. Kitabın bütün konularında kendini gösteren bu düşünce Bâkıllânî’nin usûl 

düşüncesini, metodunu ve kendi içindeki tutarlılığını ifade etmektedir. Bâkıllânî’nin bu 

eserinde öne çıkan diğer bir özelliği bazı usûl konularında ilgili görüşte tek kalmasıdır. Söz 

konusu usûl konuları kendinden önce herhangi bir usûlcü tarafından da dile getirilmemiştir. 

Kelâm ve dil tartışmalarının çok yoğun yaşandığı bir dönemde kaleme alınan eserde özellikle 

usûlünü kelamî metodlara oturtan Mutezileye Kur’ân, Sünnet, kelâm ve dil çerçevesinde 

cevap vermiştir. 

Fıkıh usûlü alanında üzerinde çok fazla çalışma yapılmamasından dolayı yetkinliği ve 

etkisi tam anlamıyla ortaya konulamayan Bâkıllânî bu açıdan daha fazla çalışmalara konu 

olmayı hak etmektedir.   

 

 

Kaynaklar 

Abdullah, M.Ramazan. el-Bâkıllânî ve ârâʾühü’l-kelâmiyye. Bağdad: Matbaatü’l- Ümme, 1986. 

Ahnâne, Yûsuf. “Medresetü’l-Kâdî el-Bâkıllânî fi’l-Gārbi’l-İslâmî”. el-Fikrü’l-eş‘arî bi’l-Mağrib. 

nşr. Cemâl Ilâl el-Buhtî. Rabat: er-Rabitatü’l-Muhammediyye li’l-

Ulemâ’.1/(1438/2017). 47-64 

Alvânî, Tâha Feyyâz Câbir. “Usûlü Fıkıh İlminin Gelişim Süreci Üzerine Düşünceler”, çev. 

Selahattîn Kıyıcı, Yüzüncü Yıl Üniversitesi İlahiyât Fakültesi Dergisi, 3/(2000), 369-395. 

Âmidî, Seyfeddin. el-İhkâm fi usûli 'l-ahkâm. nşr. Abdurrezzak el-Afîfî. 4 Cilt. Riyad: el-

Mektebetü’l-İslâmî, 2003. 

Apaydın, Yunus. “el-Mustasfâ”. Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32: 124-126. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2006.  

Apaydın, Yunus. “Nehiy”. Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32: 544-547. İstanbul: 

TDV Yayınları,2006.  

Aslan, Ali. Bâkıllânî’nin Keşfü’l-esrâri’l-Bâtıniyye Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili. Doktora Tezi, 

İstanbul Üniversitesi, 2018. 

Bâcî, Ebü’l-Velîd. İhkâmü’l-fusûl fî ahkâmi’l-usûl. nşr. ‘Abdülmecîd Türkî. 2 Cilt. Beyrût: 

Dârü’l-Gārbi’l-İslâmî, 1986. 

Bâkıllânî, Kâdı Ebî Bekr Muhammed b. Et-Tîb. el-İnsâf fîmâ yecibu ı‘tikâduhu ve lâ yecûzü’l-

cehlu bihi. nşr. Muhammed Zâhid b. el-Hasân el-Kevserî. İkinci Baskı. yy: Dâru’t-Tevfîk 

en-Nemûziciyye, 1421/2000. 

Bâkıllânî, Kâdı Ebî Bekr Muhammed b. Et-Tîb. el-İntisâr li-sıhhati nakli’l-Kur’ân ve’r-red ‘alâ 

men nehalehü’l-fesâd biziyâde ev noksân. 2 Cilt. nşr. Muhammed ‘Isâm el-Kudât. 

Beyrût: Dâru İbn Hazm, 1422/2001. 

Bâkıllânî, Kâdı Ebî Bekr Muhammed b. Et-Tîb. et-Takrîb ve’l-irşâd fî usûli’l-fıkh. 3 Cilt. nşr. 



Bâkıllânî ve Et-Takrîb ve’l-İrşâd es-Sağîr İsimli Usûl Eseri – Hafsa KESGİN                                     371 

Abdülhamid b. Ali Ebû Zenid. Beyrut: Müessesetü'r-Risâle, 1998/1418. 

Bâkıllânî, Kâdı Ebî Bekr Muhammed b. Et-Tîb. İ‘câzü’l-Kurân. 2 Cilt. nşr. es-Seyyid Ahmed 

Sakr. Mısır: Dâru’l-Maârif, 1971. 

Bâkıllânî, Kâdı Ebî Bekr Muhammed b. Et-Tîb. Temhîdü’l-evâil ve telhîsu’d-delâil. nşr. Şeyh 

‘Imâdü’d-dîn Ahmed Haydar.  Beyrût: Müessetü’l-Kütübi’l-Sekâfiyye, 1407/1987. 

Baktır, Mustafa. “el-Burhân fî usûli’l-fıkh”. Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 6: 634-

635. İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

Ceylan, Mehmet Nezir. Bâkıllânî’nin et-Takrîb ve’l-İrşâdü’s-Sağîr Adlı Eserinde Emirve Nehiy. 

Yüksek Lisansa Tezi, Dicle Üniversitesi, 2017. 

Cüveynî, İmâmu’l-Harameyn Ebu’l-Meâlî. el-Burhân fî usuli’l-fıkh. nşr. ‘Abdül‘azîm Mahmûd 

ed-Dîb. 2 Cilt. yy.: Dârü’l-Vefâ, 1997. 

Cüveynî, İmâmu’l-Harameyn Ebu’l-Meâlî. Kitâbu’t-Telhîs fî usûli’l-fıkh. nşr. Abdullâh Cevlem 

en-Neybâlî-Şübeyyir Ahmed ‘Ömerî. Beyrût: Dârü’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 1317/1996. 

Çavuşoğlu, Ali Hakan. “en-Nevâdir ve’z-ziyâdât”. Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

33: 30-33. İstanbul: TDV Yayınları, 2007.  

Çavuşoğlu, Ali Hakan. Irâk Mâlikî Ekolü. Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi, 2004. 

Çelik, Ahmet. “Mağrib’de Eş’arîliğin Yayılmasında Bâkıllânî ve Cüveynî’nin Etkisi”. V. Uluslar 

arası Şeyh Şâ‘bânî Veli Sempozyumu. ed. Mustafa Aykaç vd.. 493-499. Kastamonu: 

Kastamonu Üniversitesi Matbaası, 2018. 

Çelik, İmam Rabbani. “Şâriin Lafzın Manası üzerinde Tasarrufu: Mütekkellim ve Hanefî Usûl 

Geleneklerinde Şer‘î Hakikatler Meselesi”. İslâm Araştırmaları Dergisi. 38 (2017). 7-43. 

Demircan, Adnan. “Üçüncü Halîfe Osmân’a Yapılan Eleştirilere Bâkıllânî’nin Cevapları”. 

İstem. 8 (2006), 9-20. 

Duman, Soner. “Usûlü’l-fıkh”. Türkiye Diyânet Vakfı Ansiklopedisi. 42: 218-220. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2012. 

Erturhan, Sabri. “Ebü’l-Velîd el-Bâcî ve “İhkâmü’l-fusûl”ü”. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi. 6/1 (2002). 235-248. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid Muhammed b. Muhammed b. Muhammed. el-Menhûl min ta’likâti’l-usûl. 

nşr. Muhammed Hasan Heyto. 3. Baskı. Dımaşk: Dârü’l-Fikr, 1419/ 1998. 

Gazzâlî. el-Mustasfâ min ‘ılmi’l-usûl. nşr. Hamza b. Züheyr Hâfız. 4 Cilt. yy: Şirketü’l-

Medineti’l-Münevvere, 2008. 

Gençdoğan, Ahmet. “Bâkıllânî’nin Kelâm Metodolojisi”. Harran Üniversitesi İlâhiyât Fakültesi 

Dergisi, 40 (Aralık 2018): 189-210. 

Gölcük, Şerafeddin. “Bâkıllânî”.Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 4: 531-532, 

İstanbul: TDV Yayınları, 1991. 

Gölcük, Şerafettin. “Bâkıllânî’nin el-İntisâr li-sıhhati nakli’l-Kur’ân’ı”. Atatürk Üniversitesi 

İslâmî İlimler Fakültesi Dergisi. 3/(Ankara, 1979), 129-132. 

Gubrinî, Ebu’l-‘Abbâs Ahmed. ‘Unvânü’d-dirâye fî men ‘urife mine’l-‘ulemâ fi’l-mieti’s-sâbi‘a bi 

bicâye. nşr. Âdil Nüveyhiz. Beyrût: Dâru’l-Âfâki’l-Cedîde, 1969. 

Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekir Ahmed b. Ali b. Sâbit, Târîhu Bağdâd, nşr. Beşşâr Avvâd Ma‘rûf. 



Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Cilt:20 Sayı:1                                                        372 

16 Cilt.Beyrut: Dâru’l-Gārbi’l-İslâmî, 1422/2002. 

Hentâtî, Necmeddîn, el-Mezhebü’l-Mâlikîbi’l-Gārbi’l-islâmî ilâ muntasafi’l-karni’l-hâmisi’l-hicrî, 

Tunus: Tebrü’z-Zamân, 2004. 

İbn Asâkîr, Ebü’l-Kasım Ali b. Hasan b. Hibetullah, Tebyînü kezibi’l-müfterî fî mâ nüsibe ile’l-

İmâm Ebi’l-Hasan el-Eş‘arî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-Arabî, 1404. 

İbn Ferhûn. Dibâcü’l-müzheb fî ma‘rifetie‘yâni ‘ulemâi’l-mezheb. nşr. Muhammed el-Ahmedi 

Ebu’n-Nûr. 2 Cilt.  Kâhire: MektebetuDâri’t-Türâs, 1426/2005. 

İbn Ferhûn. Dibâcü’l-müzheb fî ma‘rifetie‘yâni ‘ulemâi’l-mezheb. nşr. Muhammed el-Ahmedi 

Ebu’n-Nûr. 2 Cilt.  Kâhire: MektebetuDâri’t-Türâs, 1426/2005. 

İbn Hallikân, Ebü’l-Abbas Şemseddin Ahmed b. Muhammed, Vefeyâtü’l-e‘yân ve 

enbâuebnâi’z-zamân, nşr. İhsan Abbas, Beyrut: Dâru Sâdır, 1971. 

İbn Teymiyye, Takiyyüddîn Ahmed b. Abdulhalîm, Muvâfakatu Sarîhi’l-Ma’kûl li Sahîhi’l-

Menkûl, (Beyrut: 1985). 

İltaş, Davut. “Tenkîhu’l-fusûl”,Türkiye Diyânet İslâm Ansiklopedisi. 40: 453-454. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2011.  

İltaş. Davut “Fıkıh Usûlü Yazımında “Kelamcılar Yöntemi ve Fakihler Yöntemi” 

Ayrımlaşmasının Mahiyeti Üzerine”. Bilimnâme. 172 (2009): 65-95. 

İzmirli İsmail Hakkı, “Ebû Bekir Bâkıllânî”,Dârülfünûn İlahiyat Fakültesi Mecmuası, 2/5-6 

(1927), s. 137-172. 

Kâdî İyâz, Musâ b. İyâd es-Sebtî, Tertîbu’l-medârik ve takrîbu’l-mesâlik li-ma’rifeti a‘lemi 

mezhebi Mâlik. nşr. Sa‘îd Ahmed E‘râb,. 8 Cilt. Rabat: Vizâretu'l-Evkâf el Mağribiyye, 

1402/ 1982. 

Karâfî, Şehâbeddîn. Zehîra. nşr. Muhammed Haccî. 14 Cilt. Beyrût: Dârü’l-Gārbi’l-İslâmî, 

1994. 

Karafî, Şehânbeddîn. Nefâʾisü’l-uṣûl fî şerḥi’l-Maḥṣûl. nşr. Âdil Ahmed Abdülmevcûd – Ali M. 

Muavvaz. Beyrut: yy., 1416/1995. 

Karlığa, Bekir. “Gazzâlî”. Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 13:518-530. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1996.  

Kaya, Eyüp Sait. “Mâlikî Mezhebi”. Türkiye Diyânet Vakfı Ansiklopedisi. 27: 519-535. Ankara: 

TDV Yayınları, 2003. 

Kaya, Eyüp Sait. “Taklîd”. Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 39: 461-465. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2010. 

Koca, Ferhat. “Kâdı Abdülvehhâb”. Türkiye Diyânet İslâm Ansiklopedisi. 24: 113-114. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Koloğlu, Orhan Şener. Kelâm Tarihine Giriş. Bursa: Emin Yayınları, 2016. 

Köksal, Asım Cüneyd – Dönmez, İbrahim Kâfi. “Usûl-i fıkıh”. Türkiye Diyânet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 42: 201-210. İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 

Mahlûf, Muhammed. Şeceretü'n-nuri'z-zekiyye fî tabakati'l-Malikiyye. nşr. ‘Ali ‘Ömer. 3 Cilt. 

Kâhire: Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Dîniyye, 1328/2007. 

Muranyî, Miklos, Dirâsât fî mesâdiri’l-fıkhi’l-Mâlikî, nşr. MahmûdReşâd Hanefî, Beyrût: 



Bâkıllânî ve Et-Takrîb ve’l-İrşâd es-Sağîr İsimli Usûl Eseri – Hafsa KESGİN                                     373 

Dârü’l-Gārbi’l-İslâmî,1409/1988. 

Nas, Taha. “İcmâ Teorisi ve Bâkıllânî’nin Etkisi”. Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi. 17, 30 (2014/2): 1-38. 

Nusayr, Muhammed. “Devru’l-Bâkillânî fî Telkîni’l-Esânîdi’l-Eş’ariyye bi Bilâdi’l-Mağrib”. el-

Fikrü’l-Eşʿarî bi’l-Mağrib. haz. Cemâl Ilâl el-Buhtî. Rabat: er-Rabitatü’l-Muhammediyye 

li’l-Ulemâ’, 1438/2017. 

Özen, Şükrü. “İsâ b. Ebân”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22: 481-482.İstanbul: 

TDV Yayınları, 2000.  

Râzî, Fahruddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn. el-Mahsûl fî ‘ılmi usûli’l-fıkh. nşr. Câbir 

Feyyâz el-‘Alvânî. 6 Cilt. yy: Müessesetü’r-Risâle, ty.. 

Sâdık, Gārîş, Mevkifu’l-Gazzâlî min ârâi’l-Kâdı Bâkıllânî min hilâli’l-Mustasfâ. Doktora Tezi, 

Vehrân Üniversitesi,2015/6. 

Saltekin, Abdulbasıt. Bâkıllânî’nin et-Takrîb ve’l-İrşâd Adlı Eserinde Tahsîs Kuramı. Yüksek 

Lisans Tezi, Dicle Üniversitesi, 2010. 

Sânev, Kutub b. Mustafâ. Erâu’l-Kâdî Ebî Bekr el-Bâkıllânî ve Eseruhâ fî ‘ılmi usûli’l-fıkh. 

Yüksek Lisans Tezi. Melik Suûd Üniversitesi, 1992. 

Süveysî, Muhammed. “İmrân el-Fâsî”. Türkiye Diyânet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 10: 168-169. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Şa‘bân, Zekiyüddin. Fıkıh Usûlü. çev. İbrahim Kafi Dönmez. Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Tunçbilek, Hasan Hüseyin. “Ebu Bekir Bâkıllânî Hayatı ve Bazı Kelâmî Görüşleri”.Harran 

Üniversitesiİlâhiyat Fakültesi Dergisi, sy. 4, 1998.  

Yıldırım, İlyas. Fıkıh Usûlünde Bâkıllânî’nin Gazzâlî’ye Tesiri (Hüküm Çıkarma Metodları 

Çerçevesinde). Yüksek Lisans Tezi, Rize Üniversitesi, 2008. 

Yiğit, Metin. İlk Dönem Hanefî Kaynaklarına Göre Ebû Hanîfe’nin Usûl Anlayışında Sünnet. 

İstanbul: İz Yayıncılık, 2009. 

Zerkeşî, Ebû Abdullah Bedreddîn Muhammed b. Bahadır b. Abdullah. el-Bahrü'l-Muhît fî 

Usuli'l-Fıkh. 6 Cilt. yy: Vezâretü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 1413/ 1996. 

 

  



Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi Cilt:20 Sayı:1                                                        374 

 
Baqillani and his Methodological Work, At-Taqrib Wa Al-Irshad As-Saghir 

 
Abstract 

 
The fiqh method, which started to be established and presented its products in the second Hijri 

century, did not produce a substantial work in the field after the work titled al-Risalah by al-Shafi'i until 
the fourth Hijri century. The studies conducted were shaped, preferably within the framework of this work. 
Still, in the fourth Hijri century, the period of development when the main compilations related to the field 
were presented started. One of the first significant works of the development period in question is the work 
of Baqillani called at-Taqrib wa al-irshad. In the period when the author lived, the first examples of Hanefî, 
Shafi'i, and Mutezile method were copyrighted, and serious discussions began in this sense. The 
differences of opinion, especially regarding the field of kalam, established the basis of the discussions. 
The fact that that Baqillani was a leading name in the systematization of Ash'ari kalam, was very 
competent on kalam and, in his work, gave place to the subjects related to kalam such as husn-qubh, 
whether Quran was created or not, and the miracles of the Prophet was one of the essential indications 
for this situation. Reflecting his competence over the fiqh method, Baqillani copyrighted the mentioned 
method in the axis of the science of kalam and approached the problem within the linguistic discussions 
of his time. In the framework of the linguistic discussions in question, the schools of umum, khusus, and 
waqf emerged. In this context, the author adopted a method representing the school of waqf, which defends 
that an author should dwell on the subject in terms of the signification of lafz until he finds an indication.  
Baqillani, who was a member of Ash'ari thought in terms of faith, became a follower of the Malik School in 
terms of fiqh thought. The remaining subjects of at-Takrîb, which has not been entirely survived, have 
reached the present day through a muhtasar (brief) titled at-Talhis, written by Juwayni. The work that the 
author dealt with the method of fiqh based on the mutakallimin method inspired various subsequent 
methodologists because he is the first person to tackle various methodological issues that were not seen 
in the earlier works related to methodology. There is not enough study on this work, which is regarded as 
the most comprehensive and systematic compilation that has survived in the mutakallimin method. It is 
observed that although it is proper to the Maliki sect, this work, which constituted a source for the foremost 
scholars of the Shafi’ite sect, such as Juvayni and Ghazali, has not been assessed sufficiently in terms of 
methodological knowledge. It is a work that was utilized by the Hanbali methodologists like Bâcî and 
Karâfî as well as Shafi'ite methodologists. In this context, the study will reveal how Baqillani contributed 
to the development period of the Maliki methodological knowledge, which methodological issues were 
handled by him for the first time, and to what extent he affected the ulama following him. 

Keywords: Islamic law, The Fiqh Method of Mutakallamin, Mâlikî Method, Baqillani, at-Taqrib 

 


	19 Dr Hafsa Kesgin - Bâkıllânî ve Et-Takrîb ve’l-İrşâd es-Sağîr İsimli Usûl Eseri

