
MÂLİKÎ MEZHEBİNDE  
MEZHEP İÇİ İHTİLÂF
INTRA-SECT CONFLİCT İN THE 
MALİKİ SCHOOL

ABSTRACT 

The concept of conflict that 
emerged in the early periods 
of Islam still sustains its 
existence and spirit in almost 
every field. Coming into 
question particularly in the 
context of current issues, 
although conflict seemingly 
refers to differences, it 
functions as a tool of grace 
and easiness as well. Emerging 
among the Companions 
during the time of the Prophet 
first, this phenomenon 
continued at the time of the 
tabi’un (successors) and in 
the following periods, and 
peaked with the emergence 
of sects. This is because the 
fundamental dynamic of 
diverse sects and schools 
is the controversial views 
arising about an issue. In other 
words, conflicts come out as 
a natural a consequence in the 
flow of life. While conflicts 
primarily emerged between 
different sectarian doctrines, 
they also arose within every 
sect and school following the 
process of formation. This 
situation that can be called 
as intra-sectarian conflict is 
essentially related to different 
schools within the sects. 
The fiqh methods created by 
every school depending on 
the differences in geography 
or scientific competence form 
the basis of such conflicts. The 
most typical school of Islam 
that entails more than one 
tendency in a single sect is the 
Maliki School. After providing 
the conceptual framework 
and historical process for the 
concept of conflict briefly, this 
paper attempts to reveal the 
historical background for the 
phenomenon of “intra-sect 
conflict” in the context of the 
Maliki School.

Keywords: Fiqh, Maliki 
School, conflict, intra-sect 
conflict. 

HAFSA KESGİN
DR. 
DİYANET İŞLERİ BAŞKANLIĞI / UZMAN VAİZ  
orcid.org/0000-0003-3603-7422 
hafsasenses@hotmail.com

KESGİN, H. “Mâlikî Mezhebinde Mezhep İçi İhtilâf”  
Diyanet İlmî Dergi 56 (2020): 13-38

Araştırma makalesi / 
Resarch article

ÖZ

İslâm’ın ilk devirlerinden itibaren ortaya çıkan fıkhî 
ihtilâf kavramı günümüzde de varlığını ve canlılığını 
devam ettirmektedir. Özellikle güncel meseleler 
bağlamında ihtilâf, zâhiren ayrılıkları ifade etmiş 
olsa da rahmet ve kolaylığın kaynağı olarak da 
işlev görmüştür. Hz. Peygamber döneminde sahabe 
arasında kendini gösteren ihtilaf sonraki dönemlerde 
de varlığını sürdürmüş mezheplerin ortaya çıkmasıyla 
birlikte zirve noktaya ulaşmıştır. Zira farklı mezhep ve 
ekollerin temel dinamiği bir mesele hakkındaki ihtilaflı 
görüşlerdir. İhtilâf mezheplerin teşekkül sürecinden 
sonra her mezhebin kendi içinde de vuku bulmuştur. 
Mezhep içi ihtilâf olarak isimlendireceğimiz bu durum 
esasen mezhep içinde ortaya çıkan farklı ekollerle 
ilişkilidir. Her ekolün coğrafî ya da ilmî yeterlilik 
farklılıklarına bağlı olarak oluşturduğu fıkhî metodlar 
söz konusu bu ihtilâfın zeminini teşkil etmektedir. 
Tek bir mezhep içinde birden fazla eğilimin olduğu 
en tipik mezheb olarak Mâlikî Mezhebi zikredilebilir. 
Biz bu makalede ihtilâf kavramının kavramsal çerçeve 
ve tarihsel sürecini kısaca verdikten sonra “mezhep 
içi ihtilâf” olgusunun Mâlikî Mezhebi özelinde nasıl 
bir tarihî arka plana sahip olduğunu ortaya koymaya 
çalışacağız.

Anahtar Kelimeler: Fıkıh, Mâlikî Mezhebi, İhtilâf, 
Mezhep İçi İhtilâf.

Geliş Tarihi: 15.02.2019 Kabul Tarihi: 25.02.2020



DİYANET İLMÎ DERGİ  ·  CİLT: 56  ·  SAYI: 1  ·  OCAK-ŞUBAT-MART 202014

INTRA-SECT CONFLİCT İN THE MALİKİ SCHOOL

SUMMARY

The concept of fiqh conflict that arose in the early ages of Islam 
has sustained its existence and intensity till the present time. 
This phenomenon, which showed itself among the Companions 
(sahaba) during the Prophet’s era, continued in the time of the 
successors (tabi’un) and later periods, and reached the peak with 
the emergence of sects. Following this process, it is observed that 
some leading names emerged in specific centers in the field of law. 
Although the fiqh conflict is essentially among the doctrines 
of different sects, it also occurred within each sect after their 
formation. The juridical methods performed by each school based 
on the differences in geography or scientific competency formed 
the basis for the conflict. Conflict is used as an opposite concept 
of consensus (ijma) and alliance (ittifaq) in the science of fiqh, 
and it means that the ulama, which had an alliance in the basic 
principles of the Qur’an and the Sunnah, had various opinions for 
the subjects related to worships (ta’abbud) and open to judicial 
opinion (ijtihad) due to various factors. It can be asserted that the 
process of the science of fiqh was a consequence of these various 
personal opinions; in other words, the person-centered schooling 
process. While the conflict had primarily occurred on different 
jurisprudence/law concepts before the sects were created, it arose 
within the same jurisprudence/law schools after the formation 
process of the sects. This phenomenon, which can be called as 
intra-sectarian conflict, was related to the employment of different 
methods in the inferences (takhrij) of the sectarian followers made 
from the methods of their sect leaders (imam). In other words, 
after gathering the views of the interpreter sect leaders (mujtahid 
imams), every member of the sect became busy memorizing 
the opinions and words of their imam. This lead to a scientific 
accumulation in each sect, and sectarian followers conducted 
an activity within the structure of this accumulation. Although 
there was ordinarily an alliance in this field of activity, there were 
various judicial opinions on some subjects. It is an implication of 
this situation that works associated with the intra-sectarian conflict 
were composed in each sect. 
In the Maliki sect, intra-sectarian conflicts emerged with the 
establishment of the sects, but in the period of development and 
stability, the conflicts showed itself with different features and 



MÂLİKÎ MEZHEBİNDE MEZHEP İÇİ İHTİLÂF 15

various effects. While some of the students of Imam Malik (d. 
179/795), who grew up in his circle had attended his classes 
for many years, some of them could profit from his knowledge 
only for a short time. Scientific knowledge and mentality of 
the people who attended the classes were different from each 
other. Therefore, they returned to their countries with various 
methods of understanding, and consequently, different Maliki 
trends with various deduction methods appeared in different 
geographies. The first core of this conflict in the Maliki sect 
began to show itself as the intra-sectarian schooling. In the 
mentioned sect, the work, chronologically given, titled Ihtilafu 
ashabi Mâlik ve akvalih by Yahya b.Ishaq al-Leysi (d. 234/849) 
showed that the intra-sectarian conflict began as early as 
the third century according to the Hijri calendar. The work, 
titled Ihtilafu Ibn al-Qasim ve Ashhab by Yahya b. ‘Omar al-
Kinani (d. 289/902), as understood from its title, includes the 
differences of views between Ibn al-Qasim, the most prominent 
name of the Egyptian school, who was one of the Egyptian 
students of Malik and was at the forefront with distinctive 
views in the sect, and Ashhab, one of the representatives of 
the same school. Another compilation is the work titled et-
Tavassut beyne Malik ve Ibn Qāsim  by al-Jubair at-Tartushi (d. 
378/994). The writing of the mentioned intra-sectarian conflicts 
continued until the Muteahhirin period. 
Having emerged in the Maliki sect especially during the 
formation period, these conflicts were related to such factors 
as the personality of Imam Malik, his teaching method, and 
the abundance of his students. In the development period, the 
problem of defining the popular views in the sect arose, and 
every school regarded some views as more famous compared to 
others. This situation, which became more and more systematic, 
brought into the question on the choice of one of these popular 
opinions together with the period of stability. It led to the need 
for establishing preference rules in this period.
In the article, after briefly giving the conceptual framework 
of the concept of conflict, we seek to reveal the historical 
background of the “intra-sect conflict” phenomenon in particular 
to the Maliki sect.



DİYANET İLMÎ DERGİ  ·  CİLT: 56  ·  SAYI: 1  ·  OCAK-ŞUBAT-MART 202016

İslâm Hukuku içinde ortaya çıkan mezhepler 
farklı metodolojik yaklaşımları sebebiyle birbi-
rinden ayrılmıştır. Metodolojik farklılıklar teo-

rik ve pratik düzlemde farklı görüşlerin/ihtilafların 
ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır. Bu bağlamda 
her bir fıkıh ekolü kendine özgü bir fıkhî metod ter-
cih etmiştir. Bu metod ya da görüş farklılığı sadece 
mezhepler arasında sınırlı kalmayıp mezhep içinde 
farklı eğilimlerin doğmasına da sebep olmuştur.1 

İhtilâf  kavramı, sözlük anlamı itibariyle olum-
suz bir olguyu çağrıştırmaktadır. Bu sebeple İslâm 
geleneğinde birlik olmanın mukabilinde kabul 
edilerek zemmedilmiştir. Ancak buna rağmen top-
lumsal değişim, bireysel ve metodolojik farklılık-
lar ihtilâfın doğal olarak ortaya çıkmasına sebep 
olmuştur. İslâm fıkıh tarihinde ihtilâfın meşruiye-
tine dair tartışmalar yapılmış ihtilâfın lehine ya da 
aleyhine birçok yorum ortaya çıkmıştır. İhtilâfın 
cevazını kabul edenlere göre Kur’ân’da müşkil, 
mecâz gibi kapalı lafızların bulunması ihtilâfa 
neden olan temel göstergelerdir. Şayet ihtilâf ol-
gusu meşru olmasaydı bizatihi Kur’ân metni bu 
durumu ortaya çıkaracak şekilde gönderilmezdi. 
Ayrıca her insanın akıl, zekâ, ilim, öğrenme, dü-
şünme vb. kapasitelere sahip bulunma hususunda 
farklı olması ihtilâfa düşmeyi kaçınılmaz kılan 
diğer bir husustur. Hz. Peygamber’in kendisine 
indirilen vahiy metinlerinde cevabını bulamadığı 
mevzularda içtihâd etmesinin ve sahâbeye de bu 
anlamda yetki vermesinin ihtilâfa yol açacağı ma-
lumdur. Diğer taraftan müçtehidin isabet etmesi 
halinde iki, hata etmesi durumunda ise bir sevap 
kazanacağını ifade eden hadis2 ihtilâfın bir rahmet 

1	  Söz konusu eğilimlerin en fazla ortaya çıktığı mezhep 
Mâlikî Mezhebi olmuştur. Zira mezhep içinde temelde 
bölgesel ve metodolojik farkların etkisiyle Mısır, Kay-
ravân, Irak, Endülüs gibi çeşitli medreseler ortaya çık-
mıştır. Bu medreselerin karakteristik özelliklerine dair-
daha fazla bilgi için bkz. Ali Hakan Çavuşoğlu, Irak 
Mâlikî Ekolü (III.-V./ IX.-XI. Yy.) (Doktora Tezi, Mar-
mara Üniversitesi, 2004).

2	  Buhârî, “İʿtiṣâm”, 13, 21; Müslim, “Aḳdıye”, 15.

GİRİŞ



MÂLİKÎ MEZHEBİNDE MEZHEP İÇİ İHTİLÂF 17

aracı olarak kullanılabileceğini gösteren bir ifadedir.3

İhtilâf olgusunun Hz. Peygamber döneminden itibaren söz konusu olan 
kadîm bir tarihî vardır. Sahabe dönemiyle başlayan bu durumun tabiûn dö-
neminde de devam ettiği ve hukuk alanında belli merkezlerde bazı öncü 
isimlerin ortaya çıktığı görülmektedir. Medine’de Said b. Müseyyeb (ö. 
94/712), Mekke’de Atâ b. Ebî Rebâh (ö. 115/733), Kûfe’de İbrahim en-
Nehâî (ö.96/714) ve Basraʼda Hasan el-Basrî (ö. 110/728) gibi isimler ön-
cülüğünde bölge merkezli bir ekolleşmeye doğru gidilmiş bunun sonucun-
da Hicâz, Kûfe ve Şâm gibi merkezler ortaya çıkmıştır.4 Bunların dışında 
kalan bölgeler söz konusu bu merkezlerin etkisi altında kalmış ve kendile-
rine has bir gelenek oluşturamamıştır.

Belli şahıslar öncülüğünde ortaya çıkan bu merkezlerin ayrım noktası, 
yaptıkları ilmî faaliyetlerinin temeline rey ya da hadisi koymuş olmaları-
dır. İki taraf arasında re’y ve hadise dayalı farklılıklar fıkhî faaliyetlerin 
şekillenmesinde rol oynamıştır. Hicaz’da hadisler ve sahabe kavilleri Irak 
bölgesine göre daha çok dikkate alınırken, Irak’ın kozmopolit yapısı se-
bebiyle fitneye açık bir pozisyonda bulunması bu bölgenin hadislere karşı 
daha temkinli olmasını sağlamıştır.5 

Tabiûn döneminden sonra öne çıkan ilim merkezleri öncülüğünde ya-
pılan fıkhî faaliyetler tedvîn edilmiş ve her merkez kendi düşünce ve gö-
rüşleri doğrultusunda telifler vermeye başlamıştır. Söz konusu bu fıkhî 
faaliyetlerin ilk telif örnekleri de ihtilâf alanında verilmiştir, denebilir. Bu 
bağlamda İmâm Ebû Yûsuf’un (ö. 182/798) er-Redd ‘alâ Siyeri’l-Evzâî,6 
İhtilâfu Ebî Hanîfe ve İbn Ebî Leylâ7 ve Kitâbu’r-Redd ‘alâ Mâlik b. Enes, 
İmâm Muhammed’in (ö. 189/805) Kitâbu’l-Hucce fî ihtilâfi ehli’l-Kûfe 

3	  Şükrü Özen, “İhtilâf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Ya-
yınları, 1988), 21: 565.

4	  Muharrem Kılıç, “Hukukî Görüş Ayrılıkları (İhtilâf) Ve Hilâfa Riayet (Mürââtü’l 
-hilâf) İlkesi Konusunda Şâtıbî’nin Yaklaşımı”, Mârife: Dinî Araştırmalar Dergisi 
5/2, (2005): 58.

5	  M. Esat Kılıçer, “Ehl-i Re’y”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: 
TDV Yayınları, 1994), 10: 522.

6	 Ebû Hanîfe, İmam Muhammed’e imlâ yoluyla devletler hukuku (siyer) konusunda bir 
kitap yazdırmıştır. İmam Muhammed’e nisbet edilen ve es-Siyerü’s-sagīr adıyla anılan 
bu eserdeki görüşler Evzâî tarafından kaleme alınan Kitâbü Siyeri’l-Evzâʿî adlı eserde 
tenkit edilmiş, Ebû Yûsuf da Evzâî’ye cevap vermek amacıyla söz konusu eseri telif et-
miştir. Ebü’l-Vefâ el-Efgānî’nin neşrettiği eser (Kahire: 1357), ayrıca el-Ümm’ün içinde 
Kitâbü Siyeri’l-Evzâʿî başlığıyla mevcuttur (7: 303-336). Salim Öğüt, "Ebû Yûsuf", Tür-
kiye Diyanet Vakfı İslm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 1994), 10: 264.  

7	  Ebû Yûsuf ilgili eserde hocaları Ebû Hanîfe ile İbn Ebû Leylâ’nın ihtilâf ettiği husus-
ları ele almıştır. Kitabı Ebû Yûsuf’tan Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî nakletmiş 
Ebü’l-Vefâ el-Efgānî de yayımlamıştır. Öğüt, “Ebû Yûsuf”, Türkiye Diyanet Vakfı 
İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 1994), 10: 264.



DİYANET İLMÎ DERGİ  ·  CİLT: 56  ·  SAYI: 1  ·  OCAK-ŞUBAT-MART 202018

ve ehli’l-Medîne,8 İmâm Şâfi‘î’nin (ö. 204/820) Kitâbu’r-Redd ‘alâ Mu-
hammed b. Hasan, Ebû Abdullâh Muhammed b. Abdullâh b. Abdulhakem 
el-Mısrî’nin (ö. 268/882) er-Redd ‘alâ’ş-Şâfi‘î fî mâ hâlefe fîhi’l-Kitâb 
ve’s-Sunne ve er-Redd ‘alâ Ehli’l-Irâk gibi eserleri zikredilebilir. Söz ko-
nusu bu eserler ortaya çıkan farklı ilim merkezleri arasında vuku bulan 
münazara ve ilmî faaliyetler çerçevesinde yapılan çabanın ilk ürünleridir. 
Bu ihtilâflar mezheplerin sistemleşmesinden sonra da mezhepler arasın-
da olmaya devam etmiştir. Mezhepler arasında yaşanan bu ihtilaflara dair 
ilm-i hilâf/hilâfiyât adı altında müstakil bir ilmi gelenek dahi oluşmuştur. 
İhtilâfu’l-ulemâ tarzında eserler bu ilim çerçevesinde kaleme alınmıştır.9

Mezhepler arası ortaya çıkan ihtilâf her mezhebin kendi içinde de cere-
yan etmiştir. el-hilâf beyn’el-ashâb ve ya hilâfu’l-ashâb olarak nitelenen 
ifadeler bir mezhebin içinde olan ihtilâfları ifade etmek için kullanılmıştır. 
Mezhep içinde farklı görüşleri ele alan çalışmalar da yapılmıştır. Muham-
med b. Haris el-Huşenîʼnin (ö. 361 /971) el-İttifâk ve’l-ihtilâf fî mezhebi 
Mâlik ve Kitabu Re’yi Mâlik ellezî hâlefehû fîhi ashâbuh adlı eserleri ve 
Hanefiler’den Debûsî’nin(ö. 430/1039) Te’sîsü’n-nazar’ı10 ve Necmeddin 
en-Nesefi’nin (ö. 537/1142) Manzûme’si mezhep içi ihtilâfa örnek olarak 
verilebilecek eserlerdir. Mezhep içindeki ihtilâfı konu alan bu telifler her 
mezhep için söz konusu olmuştur. Ancak biz bu makalede fıkıh mezheple-
ri arasında mezhep içi ekolleşmesi ve ihtilâflarıyla ön planda olan Mâlikî 
Mezhebi’nde ortaya çıkan mezhep içi ihtilâf olgusunu kökenleri, sebepleri 
ve sonuçlarıyla dönemsel olarak ele alacağız. 

1. Kavramsal Çerçeve 
İhtilâf kavramı İslâm geleneğinde sadece fıkhî anlamda ortaya çıkmamış 

8	  Eserde konuyla ilgili Ebû Hanîfe ve Medine ehlinin görüşleri delil ve gerekçeleriyle 
nakledilmiş ve değerlendirilmiştir.  Konuların özellikle görüş ayrılığı olan tarafına 
vurgu yapılması ve iki ekolün görüşlerinin karşılıklı değerlendirilmesi eserin muka-
yeseli fıkhın ilk örnekleri arasında kabul edilmesini sağlamıştır. Aydın Taş, “Şeybânî, 
Muhammed b. Hasan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV 
Yayınları, 1994), 39: 41.

9	  Söz konusu bu eserler reddiye niteliğinde olduğundan esasen hilâf ya da hilâfiyât 
alanında değerlendirilmektedir. Zira eserlerin isimlerinden de görüldüğü gibi her biri 
kendi mezhebini diğer mezhebe karşı savunma amaçlı yazılmıştır. Ferhat Koca, Mu-
kayeseli İslâm Hukuk Düşüncesinin Temellendirilmesi (Ankara: Ankara Okulu Ya-
yınları, 2009), 7, 8, 9.

10	  Söz konusu bu eser dokuz bölümden oluşmuştur. Eserin sadece iki bölümünde Ha-
nefî müntesip imâmlarla diğer mezhep imâmları arasındaki ihtilâflara yer verilmiştir. 
Diğer altı bölüm mezhep içi ihtilâfları içermektedir. Bu bağlamda bu eser hilâf ilmi-
nin ilk örneği olarak kabul edilse de esasen mezhep içi ihtilâf ağırlıklıdır. Eserin 
içeriğinde mezhebin kendi imâmlarının ihtilâfına dair olarak bkz. Ebû Zeyd Abdullah 
b. Ömer b. Îsâ ed-Debûsî, Kitâbu Te’sîsi’n-Nazar, (Mısır: Matbaatu’l-Arabiyye,ts.), 
27, 31, 44; Mezhep müntesibi olan imâmların diğer mezhep imâmlarıyla olan ihtilâf-
ları için bkz. 47, 58,59.



MÂLİKÎ MEZHEBİNDE MEZHEP İÇİ İHTİLÂF 19

ihilâfın asıl ortaya çıktığı saha itikadî alanda olmuştur. Gerek fıkhî gerekse 
de siyâsi anlamda söz konusu olan bu kavramın tanımının çalışma gereği 
sadece fıkıh alanına özel olarak yapılması gerekmektedir. Ancak fıkıh sa-
hasına dair literatürde kavramla eş anlamlı olarak kullanılan hilâf, hilâfiy-
yât gibi tabirler mevcuttur. Söz konusu bu kavramlar arasındaki ilişkinin 
belirtilmesi, ihtilâf kavramının sınırlarının ve kapsamının belirlenmesi açı-
sından önemlidir. Bu bağlamda biz fıkıh perspektifinden bir tanımlamaya 
gidip özellikle mezhep içinde ortaya çıkan görüş ayrılıklarını ifade eden bir 
kavram tanımlaması yapacağız.

1.1. İhtilâf Kavramı
Sözlük anlamı itibariyle “geride kalmak ve biri diğerinin yerine geç-

mek” manasındaki ihtilâf kavramı ıstılâhen ise “söz veya davranışta birinin 
tuttuğu yoldan başka bir yol tutmak” manasında kullanılmıştır.11 İhtilâf, ilk 
dönemlere nispet edildiğinde sahabe, tabiûn ve sonraki dönemdeki müç-
tehidlerin görüş ayrılıklarını ifade etmek amacıyla kullanılmıştır. Bu bağ-
lamda literatürde zikredilen “’ilmü’l-ihtilâf” tabiri ise söz konusu farklı 
görüşleri bilmek anlamında kullanılmıştır.12 İhtilâf kelimesi hilâf ve hilâ-
fiyât kavramlarıyla eş anlamlı olarak kullanıldığından bu çalışma içindeki 
ihtilâfın kapsamını belirleme amacına matuf olarak hilâf ve hilâfiyât keli-
melerinin tanımlanması gereklidir. 

1.2. Hilâf ve Hilâfiyât Kavramları
Hilâfiyât olarak da tanımlanan hilâf kavramı, belli ilim dalları yanında 

fıkıh konularına da uygulanmış cedel tekniği, mezhepler arası ihtilâfları ele 
alan ilim dalı olarak tanımlanmıştır. Literatürde hilâf kavramı ihtilâfla aynı 
ya da benzer olarak kullanılsa da esasen aralarında ince bir fark olduğu ifade 
edilmektedir. Hilâf daha ziyâde savunma ve ispatlama refleksiyle mezhepler 
arası ihtilâfa yönelik faaliyetleri kapsamakta iken ihtilâf daha geniş anlamıy-
la farklı görüşte olmayı içermektedir. İslâm âlimleri veya mezhepleri ara-
sındaki farklı görüşleri ifade eden ve literatürde “hilâfen li fulân” tabiriyle 
ifade edilmek istenen şey, öne sürülen görüşe muhalif bir kanaatin olduğunu 
belirtmekle birlikte karşı görüşün zayıflığını da ima etmektir.13 İslâm Hukuk 
tarihinde ihtilaf, hilâfiyat ve reddiye eserleri, mezheplerin ortaya çıkması 
ve birbirlerine galip gelme mücadelesinin de etkisiyle, özellikle IV. yy’dan 
itibaren daha sistemli bir hukuk alanı oluşturmuşlardır. Bu yeni sistem, farklı 
mezhep gruplarının görüş ve metodlarını karşılıklı olarak inceleyen ve günü-
müzde “Mukayeseli İslâm Hukuku” adıyla nitelendirilen hilâf ilmidir.

11	  Özen, “İhtilâf”, 21: 565.
12	  Muhammed b. Cerîr et-Taberî, İhtilâfu’l-fukahâ, nşr.  Muhammed Ali Beydun (Bey-

rut: Dâru’l-kütübü’l-ilmiyye, 1999/1320) Muhakkik girişi 6. Şükrü Özen, “Hilâf”, 
Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 1988), 17: 527.

13	  Özen, “Hilâf”, 17: 527.



DİYANET İLMÎ DERGİ  ·  CİLT: 56  ·  SAYI: 1  ·  OCAK-ŞUBAT-MART 202020

Bu iki kavramın tanımlarından yola çıkarak ihtilâfın daha genel bir kap-
samının olduğunu hilâf kelimesinin ise daha özel bir anlam çerçevesine 
sahip oluğunu ifade etmek gerekecektir. Mezhepler arası ihtilâf ve müna-
zarayı ifade etme amaçlı kullanılabilecek hilâf kavramı mezhep içi ihtilâf-
ları kullanmaya elverişli görünmemektedir. Bu sebeple mezhep içi görüş 
ayrılığını ifade etmede ihtilâfla eş anlamlı kullanılan hilâf kavramı yerine 
ihtilâf kavramını kullanacağız.

1.3. Mezhep İçi İhtilâf Olgusu
Fıkıh ilminin disiplinleşme süreci zaten şahıs merkezli ekolleşme sü-

recinin bir sonucudur denebilir. Mezheplerin teşekkül ettiği dönemler-
den sonra ise ihtilâfın farklı bir türü ortaya çıkmıştır. Diğer bir ifadeyle 
ihtilâf farklı fıkıh/hukuk tasavvurları arasında cereyan ederken zamanla 
aynı fıkıh/hukuk ekolleri içinde söz konusu olmaya başlamıştır. Mezhep 
içi ihtilâf şeklinde ifade edebileceğimiz bu durum mezhep müntesiplerinin 
kendi imâmlarının usullerinden yapılan tahrîçlerinde farklı metodlar uygu-
lamasıyla irtibatlı ortaya çıkan bir olgudur.

2. Mâlikî Mezhebinde Mezhep İçi İhtilaf 
İmâm Mâlik’in (ö.179/795) ders halkasında yetişen öğrencilerinin bir 

kısmı uzun yıllar boyunca derse iştirak ederken bir kısmı kısa süreliğine 
onun ilminden istifade edebilmiştir.14 Derslere katılan kişilerin ilmî anlayış 
ve zihniyetleri, algılama biçimleri birbirinden farklıdır. Bu durum onların 
farklı anlayış metodlarıyla ülkelerine dönmelerini sağlamış ve bunun sonu-
cunda değişik coğrafyalarda farklı istidlâl metoduna sahip Mâlikî eğilimler 
ortaya çıkmıştır.15

Mâlikî Mezhebi içinde söz konusu bu ihtilâfın ilk nüveleri mezhep içi 
ekolleşmeyle başlamıştır. Bu türün en önemli teliflerinden birini veren İbn 
Zeyd el-Kayravânî (ö. 386/996) eserin mukaddimesinde şunları nakletmiş-
tir: “Bu eserimle fazla rivâyet naklederek insanları mutlu ediyorum, zira 
eser, Mâlikîler’in ihtilâflarının birçoğunu içeriyor, her kim kaviller arasın-
da ihtiyârları/tercihleri bilmezse kendisini eksik bırakır. Bu sebeple eser-
de Sahnûn (ö. 240/854) , Asbağ (ö. 225/840) , ‘Isâb. Dînâr (ö. 212/827) 
ve onlardan sonra gelen İbnu’l-Mevvâz (ö. 269/882), İbnu’l-‘Abdûs (ö. 
260/973) ve İbn Sahnûn (ö. 255/869) gibi eleştirmenlerin ihtiyârları/ter-

14	  İmâm Mâlik’in derslerine katılan öğrencileri arasında Abdullah İbn Vehb (ö. 
197/812) gibi 31 yıl boyunca eğitim süreci devam edenler olduğu gibi bir sene kadar 
kısa bir eğitim dönemi geçiren öğrencisi de olmuştur. Söz konusu örnekler için sıra-
sıyla bkz. Kâdî ‘Iyâz, Tertîbü’l-medârik ve takrîbü’l-mesâlik li ma‘rifeti e‘lâmi mez-
hebi Mâlik, nşr. Saîd Ahmed E‘râb (Rabât: Vizaretü’l-evkaf ve’ş-şu‘ûni’l-islâmiyye, 
1403/1983), 3: 129, 380; Çavuşoğlu, Irak Mâlikî Ekolü, 11.

15	  Çavuşoğlu, Irak Mâlikî Ekolü, 12.



MÂLİKÎ MEZHEBİNDE MEZHEP İÇİ İHTİLÂF 21

cihleri vardır.”16 Müellifin kullandığı bu ifadelerden mezhep içindeki ih-
tilâfların bilinmesinin kişisel fıkhî birikimin kuvveti açısından önemli ol-
duğuna bir vurgu olduğu gibi ihtilâf ve ihtiyârların henüz ilk dönem mez-
hep müntesipleri arasında vuku bulduğuna dair de bilgiler verilmiştir. Aynı 
şekilde Yahyâ b. Sellâm (ö. 200/815) da “ihtilâf bilmeyen birisinin fetvâ 
vermesi gerekmez, kavilleri bilmeyen birisinin de bana şu görüş sevimlidir 
demesi caiz olmaz” diyerek mezhep içi kaviller arasındaki ihtilâfı bilmenin 
önemine vurgu yapmıştır.17

Mâlikî mezhebinde mezhep içi ihtilâfa dair kronolojik olarak verilebi-
lecek ilk örnek Yahyâ b. ‘Ömer el-Kinânî (ö. 289/902) tarafından kaleme 
alınan İhtilâfu İbni’l-Kāsım ve Eşheb isimli eserdir. Eser isminden de anla-
şıldığı üzere mezhepte ihtilâflarıyla ön planda olan İbnu’l-Kāsım ve Eşheb 
arasındaki görüş farklılıklarını içermektedir.18 Bu manada yazılan diğer 
eser de Yahyâ b. İshâk el-Leysî (ö. 303/) İhtilâfu ashabı Mâlik ve akvâ-
lihî’dir. Diğer bir telif ise Kāsım b. Halef el-Cübeyrî et-Tartûşî (ö. 378/994) 
tarafından yazılan et-Tavassut beyne Mâlik ve İbn Kāsım fi’l-mesâil elletî 
ihtelefâ fihâ min mesâili Müdevvene isimli çalışmadır.19 Muhammed b. Ha-
ris el-Huşenî’nin (ö. 361/971) el-İttifâk ve’l-ihtilâf fî mezhebi Mâlik ve Ki-
tabu Re’yi Mâlik ellezî hâlefehû fîhi ashâbuh isimli eserleri de mezhep içi 
ihtilâf literatürü arasında sayılabilecek eserlerdendir. Son olarak İbn ‘Ab-
dilberr (ö. 463/1071) de İhtilâfu ashâbı Mâlik ve ashâbihî20 isimli bir telif 
kaleme alan Mâlikî ulemâ arasında yerini almıştır. 

Mâlikî mezhebinde ortaya çıkan bu ihtilafların mezhebin teşekkül döne-

16	  İbn Ebî Zeyd el-Kayravânî, en-Nevâdir ve’z-ziyâdât ‘alâ mâ fi’l-Müdevveneti min 
ğayrihâ mine’l-ümmehâti, nşr. Muhammed Haccî, (Beyrût: 1999), 12. Müellifin mezhep 
içi ihtilâfı da ele aldığı en-Nevâdirve’z-ziyâdât adlı telifi Mâlik’in döneminde Medine 
âlimleri ondan sonraki nesillerde ise Mâlik’in öğrencileri ve ilim meclisleri arasında olu-
şan farklı fıkıh anlayışları ve mezhep içi okullar hakkında önemli bilgiler ihtiva etmekte-
dir. Mikolas Muranyî, Dirâsât fî masâdıri’l-fıkhi’l-Mâlikî, trc. Sa‘îd Buhayrî ve Diğerleri 
(Beyrût: Dârü’l-gārbi’l-islâmî, 1988), 180; 35, 63, 64; Esere dair daha detaylı bilgi için 
bkz. Ali Hakan Çavuşoğlu, “en-Nevâdir ve’z-ziyâdât”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm An-
siklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2007), 33: 30-33.

17	  Mûsâ b. Muhammed eş-Şâtıbî, el-Muvafakât fî ‘usûli’l-ahkâm, nşr. Abdullah Dıraz, 
( Kâhire: Dâruü’l-ma‘rife, ts.), 4: 105.

18	  Kâdî ‘Iyâz, Tertîbu’l-medârik, 4: 359; Eser Hasan Hasanî Abdulvehhâb tarafından 
1975 yılında basılmıştır. 

19	  Eser, Ebû Süfyân Mustafâ Bâcû tarafından 2005 yılında tahkik edilerek basılmıştır. Cü-
beyrî, ilgili eserinde İmâm Mâlik ve İbnu’l-Kāsım arasında 44 meselede ihtilaf olduğunu 
zikretmiş ve bu görüşlerin arasını uzlaştırmaya çalışmıştır. Kāsım b. Halef el-Cübeyrî, 
et-Tavassut beyne Mâlik ve İbnKâsım fi’l-mesâil elletî ihtelefâ fihâ min mesâili Müdev-
vene, nşr. Ebû Süfyân Mustafâ Bâcû, (Tantâ: Dârü’d-dıyâ’, 1426/2005), 6.

20	  Muhakkik eserin giriş bölümünde bu telifin İmâm Mâlik ve öğrencileri arasındaki 
fıkhî itilâflara hasredildiğini belirtmektedir. Ebû ‘Ömer Yûsuf en-Nemerî İbn ‘Abdil-
berr, İhtilâfu ashabı Mâlik ve ashâbihî, nşr. Hamîd Muhammed Lahmer, Miklos Mu-
ranyî, (Beyrût: Dârü’l-gārbi’l-islâmî, 2003), 9.



DİYANET İLMÎ DERGİ  ·  CİLT: 56  ·  SAYI: 1  ·  OCAK-ŞUBAT-MART 202022

miyle başladığını görüyoruz. Bunun böyle olması esasen mezhep imamı-
nın ilmî ve fıkhî metoduyla bağlantılıdır. Teşekkül döneminde baş göste-
ren bu ihtilâflar mezhebin gelişme ve istikrâr döneminde farklı şekillerde 
devam etmiştir. Biz bu çalışmada mezhep içi ortaya çıkan ihtilâf olgusunu 
söz konusu bu dönemler çerçevesinde ele alacağız.

2.1. Teşekkül Döneminde Mezhep İçi İhtilâfın Ortaya Çıkma Sebepleri
Mezhebin teşekkül ettiği ilk dönemlerde dahi bir ihtilâftan söz edilmesi 

temelde İmâm Mâlik’in kişiliği ve ders metoduyla ilişkilidir. Zira o, dersle-
rinde öğrencileriyle müzakere yapmayı, uzun tartışmalara mahal vermeyi, 
çok soru sorulmasını ve soruların yazılmasını eleştirmiş, çok konuşanın 
hata edeceğini vurgulamıştır.21 Bu etkenlerin yanı sıra onun ortaya koydu-
ğu fıkıh usulü ilkelerinin çokluğu, kendisinden yapılan rivâyetlerin çoklu-
ğu ve farklılığı da söz konusu mezhep içi ihtilâfların ortaya çıkmasına etki 
eden başlıca sebepler olarak zikredilebilir. Aşağıda belirttiğimiz bu sebep-
leri ayrıntılı olarak ele alacağız. 

2.1.1.	İmâm Mâlik’in Kişiliği
İmâm Mâlik’in ilmî kişiliğinin kendisinden sonra Mâlikî fıkıh medre-

selerinin/ekollerinin ortaya çıkmasında büyük bir rolü vardır. Zira O, ilim 
meclislerinde farazî soru sorulmasını istememiştir. Rey fıkhını esas alan 
‘Ali b. Ziyâd’ın (ö. 183/799) öğrencisi Esed b. Furât’ı (ö. 213/828) kendi-
sine bu tarz sorular sorması üzerine Irâk’a yönlendirmiştir.22 Her ne kadar 
böyle olsa da o da her müçtehid gibi kendisine yöneltilen konular hakkında 
fetvâ vermiş ve bunun sonucunda kendisinden nakledilen rivâyet ve semâ-
lar artmıştır.23

Aynı şekilde İmâm Mâlik’in kendi usûlü çerçevesinde hükme vardı-
ğı meseleler dışında hakkında hükme varmadığı meselelerde de mezhep 
müntesipleri farklı metodlar kullanmışlardır. Bazıları bu yeni meseleye 
İmâm’ın koyduğu usûl çerçevesinde cevap ararken bir kısmı da ortaya ko-
nan benzer bir meselenin hükmünden tahrîç metoduna dayalı olarak bir 
çözüm getirmiştir. Bu durum ise mezhep içinde farklı hüküm ve görüşlerin/
ihtilâfların ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır.24

2.1.2.	İmâm Mâlik’in Ders Metodu
Mâlik’in derslerinin temelini fıkıh ve hadis bilgisi oluşturmaktadır. 

Yapmış olduğu derslerinde izlediği metod gereği bazıları tarafından ehl-i 
hadîs olarak nitelenmiştir. Ancak Mâlik, fıkıh ve sünnet geleneğini sürdü-

21	  Kâdî ‘Iyâz, Tertîbü’l-medârik, 1: 90; Çavuşoğlu, Irak Mâlikî Ekolü, 12.
22	  Kâdî ‘Iyâz, Tertîbü’l-medârik, 3: 293.
23	  Çavuşoğlu, Irak Mâlikî Ekolü, 12.
24	  ‘Abdulazîz b. Sâlih el-Halîfî, el-İhtilâfu’l-fıkhî fi’l-mezhebi’l-Mâlikî mustalahâtuhu 

ve esbâbuhu, (Mağrib:Dârü’l-hadîsi’l-haseniyye, 1414/1993), 4.



MÂLİKÎ MEZHEBİNDE MEZHEP İÇİ İHTİLÂF 23

ren ve bu dönemde daha da belirginleşen ehl-i hadîs ve ehl-i rey şeklinde 
nitelenen iki ayrı metodu mezceden bir ilim meclisi oluşturmuştur. Bizzat 
kendisinin kaleme aldığı ve hem hadîs hem de fıkıh birikimini yansıtan 
el-Muvattâ adlı eseri bu anlayışı en somut şekilde yansıtmaktadır.25 Bu 
bağlamda derslerine iştirak eden öğrencileri arasında ehl-i hadis metodunu 
takip edenler bulunduğu gibi ehl-i reyin ilmî metodunu benimseyenler de 
bulunmaktaydı. Aynı ders halkasında bulunanların farklı zihin anlayışları-
na sahip olmasının ihtilâfları da beraberinde getireceği açıktır. 

2.1.3.İmâm Mâlik’in Usûlü’nün Çokluğu
Mezhepler içinde delil türlerinin çeşitliliği açısından en zengin usûlî il-

keye sahip olduğu ifade edilen mezhep Mâlikî Mezhebi’dir.26 Usûlcüler 
arasında mezhepte itibar edilen usûl ilkelerinin sayısının 500 kadar oldu-
ğunu iddia eden ulemâ vardır.27 Usûl ilkelerinin fazla olması farklı coğraf-
yalarda ortaya çıkan sorunlara daha çeşitli hükümlerin verilmesini sağlama 
açısından olumlu olarak değerlendirilebilirken beraberinde farklı görüş ve 
itilâfları da getireceği açıktır. 

2.1.4.	İmâm Mâlik’in Talebelerinin Çokluğu ve Rivâyet Farklılıkları
İmâm Mâlik’in ilim meclisleri, içerik olarak çeşitli olması yanında iş-

tirak eden öğrencilerin sayısı da fazla idi. el-Bukâ‘î Yahyâ el-Kindî’den 
şöyle bir olay nakletmektedir: “Yahya’ya sizin mezhebinizde ihtilâfın çok 
olmasının sebebi nedir? diye sorulduğunda O, şöyle cevap verdi: İmâm’ın 
zamanında benzerleri çoktu, ondan şifâhen ilim alan müçtehid veya iç-
tihâd yapmaya yakın iki bin kişi vardı”.28 Farklı bölgelerden gelen öğ-
rencilerinin bir kısmı onun hadis derslerine iştirâk ederken bazıları fıkıh 
derslerine ilgi göstermiştir. İbnu’l-Kāsım, İbn Vehb (ö. 197/812) ve Eşheb 
(ö. 204/819) gibi bazı öğrencileri ise her iki meclise de katılıyordu. Özel-
likle fıkıh ve fetvâ konusunda Mâlik’den işittikleri fetva ve hükümleri, 
meselelere verdiği cevapları semâ adı altında kayıt altına alıyorlardı.29 

25	  Muvattâ’, Zeyd b. Alî’nin (ö. 122/740) el-Mecmû‘ isimli eserinden sonra İslâm Hu-
kuku alanında yazılan ilk fıkıh kitabı ve hukuk külliyatı olarak kabul edilmektedir. 
Ali Şafak, İslâm Hukukunun Tedvîni (Erzurum: Atatürk Üniversitesi Yay., 1997), 77; 
Eserin hadis ve fıkıh alanındaki değerine dair daha geniş bilgi için bkz. Mâlik, b. 
Enes Ebî Abdillah, Muvatta’(Rivâyetu Yahyâ b. Yahyâ el-Leysî, I-II , (Beyrut: Da-
ru’l-gārbi’l-islâmî, 1997), Mukaddime, 1: 44-45.

26	  Eyüp Saîd Kaya, “Mâlikî Mezhebi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (An-
kara: TDV Yayınları, 2003), 27: 524.

27	  Ömer Cîdî, Mebâhisun fi’l-mezhebi’l-Mâlikî bi’l-Mağrib, (yy: Dâru neşr: 1993), 64.
28	  Ebu’l-Fazl Celâleddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr Suyûtî, Nazmü’l-‘ıkyân fî a‘yâ-

ni’l-a‘yân, nşr. Phılıp Hıttı (Beyrut: el-Mektebetu’l-‘ılmiyye, ts.), 177.
29	  Semâ‘u İbn Kâsım, Semâ‘u Eşheb, Semâ‘u İbn Vehb, Semâ‘u İbn Mâcişûn gibi telif-

ler söz konusu bu çabanın ürünleri ve Mâlikî Mezhebi’nin ilk telifleri olarak zikredi-
lebilirler.



DİYANET İLMÎ DERGİ  ·  CİLT: 56  ·  SAYI: 1  ·  OCAK-ŞUBAT-MART 202024

Mâlik’in tedrîs faaliyetleri uzun sürdüğünden ve bu dönemlerde derse iş-
tirâk eden öğrencilerinin ondan farklı dönem ve sürelerde ders aldığından 
naklettikleri rivâyet ve mesâillerde farklılıklar söz konusu olmuştur.30 Bu 
farklılığın sebebi, Mâlik’in eserin tedvînini elli yıl gibi uzun bir sürece 
yayması ve bu süre zarfında esere sürekli müdahale ederek onu tashîh et-
mesi şeklinde ifade edilmektedir.31 Mesela Mısır ulemâsından Abdllah b. 
Vehb’in naklettiği Muvattâ rivâyetinin diğer rivâyetlere nazaran çok farklı 
olmasının, eserin Mâlik’e değil kendisine nispet edilmesine sebep olduğu 
ifade edilmektedir.32

Rivâyet farklılıklarının sebepleri arasında Mâlik’in ilim metodundan 
kaynaklanan sebepler de zikredilebilir. Zira o, kendisinin sürekli gelişme 
ve değişme halinde olduğunu ifade etmiş ve kendisine sorulan birçok me-
seleye bilmiyorum cevabı vermiştir. Şâyet yeni bir bilgi öğrenirse fetvâ ve 
hükmünü değiştireceğini belirtmiş ve bunu pratik olarak da uygulamıştır. 
Bunun sonucunda kendisinden bir meseleye dair farklı kanaatler nakledil-
miştir. Onu farklı zaman ve sürelerde dinleyen farklı öğrencileri de Mâ-
lik’ten farklı rivâyetler de bulunmuşlardır.33

2.1.5.	Öğrencilerinin Fıkhî Anlayış ve İstidlâl Metodu Farklılıkları
Mâlik’in derslerine katılan öğrenciler Mısır, Endülüs, Medîne, Irâk gibi 

farklı muhitlere mensuptu. Dolayısıyla her biri ait olduğu yerel çevrenin 
örf ve adetleriyle ilişki içindeydiler. Bu bağlamda mezhep dâhilinde dün-
yanın çeşitli yerlerinde farklı eğilimler ortaya çıktı. Her okul ortaya çık-
tığı bölgenin şartlarına uyum sağlayacak fetvâ ve hükümleri esas aldı.34 
Medîne’de daha Mâlik’in sağlığında35 Medîne ekolü şekillendi ve onun 
vefatından sonra Osmân b. ‘Isâ b. Kinâne (ö. 185/801),  Abdülmelik İbn 
el-Mâcişûn (ö. 212/827), Mutarrif b. Abdullâh (ö. 220/835) gibi önde ge-
len öğrencileri tarafından devam ettirildi. Medîne ekolü hadisi kabul, reyi 
ve farazî meseleleri reddetmesiyle temayüz etmiştir. Bu hususta Yahyâ b. 
Yahyâ el-Leysî (ö. 243/857) şu ifadeleri nakletmiştir: “Abdurrahmân b. 

30	  Mâlik’den yapılan rivâyet ve semâların Muvattâ rivâyetlerinde de söz konusu olduğu 
görülmektedir. Kâdı ‘Iyâz Muvattâ rivâyetlerine dair, semâ yoluyla alındığı net olarak 
bilinen ve ya kesinti olmaksızın nakledilen rivâyetlerin elli sekiz tane olduğunu ifade 
etmektedir. Kâdî ‘Iyâz, Tertîbü’l-medârik, 2: 89; Çavuşoğlu, Irak Mâlikî Ekolü, 12.

31	  Çavuşoğlu, Irak Mâlikî Ekolü, 12.
32	  Her ne kadar söz konusu eserin İbn Vehb’e ait oldğunu belirtenler olsa da Turkî bu 

telifin Mâlik’e nispetinin yapılması gerektiğini belirtmiştir. Adulmecîd Türkî, et-Tas-
dîr (Muhakkikin yazdığı giriş), Mâlik b. Enes, Muvatta’ Rivâyetu Abdillâh b. 
Mesleme el-Ka‘nebî, nşr. Abdulmecîd Türkî (Beyrût: 1999), 5-64, 11.

33	  Çavuşoğlu, Irak Mâlikî Ekolü, 12.
34	  Ebu’l-Kâsım Ubeydullâh b. Huseyn b. Hasân İbni’l-Cellâb, et-Tefrî‘, nşr. Huseyn b. 

Sâlim (Beyrût: Dârü’l-gārbi’l-islâmî, 1997), 1: 92.
35	  Ebû ‘Ömer Yûsuf en-Nemerî, İbn ‘Abdilberr, el-İntikâ fî fedâili’l- eimmeti’s-selâse-

ti’l-fukahâ, nşr. A. Ebû Gūdde (Beyrût: Dârü’l-beşâiri’l-islâmiyye, 1417/1997), 100.



MÂLİKÎ MEZHEBİNDE MEZHEP İÇİ İHTİLÂF 25

Kâsım’ın yanına gittim, bana nereden dedi, ben de Abdullâh b. Vehb’in 
yanından dedim. Bana: Allah’tan kork, amel bu hadislerin çoğuna göre 
değil dedi. Sonra Abdulah b. Vehb’in yanına gittim. Bana nereden dedi, 
ben de İbnu’l-Kâsım’ın yanından dedim. Bana: Allah’tan kork bu mesele-
lerin çoğu reydir.” Bu nakli yapan Yahyâ b. Yahyâ, İbnu’l-Kāsım’ın ken-
disiyle amel edilmeyen hadise ittibâ edilmeyeceği, Abdullah b. Vehb’in 
de reyin baskın olmaması ve çoğaltılmaması hususunda uyarıda bulunma-
ları bakımından iki metodun da isabetli olduğunu savunmuştur.36 Medîne 
ekolü Mâlik’in vefatından yarım asır sonra önemini yitirse de görüşleri 
mezhep içinde etkili oldu ve bu durum mezhep içindeki ihtilâfları artıran 
bir etken oldu.

Mâlik’in ders halkasında yetişen öğrencilerinin ondan yaptıkları riva-
yetlerinin farklılıkları yanında yeni bir mesele karşısındaki tavır ve me-
todları da farklıydı. Bu bakımından onun öğrencilerini, rey ve içtihâd et-
mekten imtina edenler ve yeni meselelerde rey ve içtihâd etmekten kaçın-
mayıp mezhep içi istidlâl yapanlar olmak üzere iki grupta tasnif etmek 
mümkündür.37 Söz konusu bu iki grup arasındaki istidlâl metodu ve fıkhî 
anlayış farkını daha dakîk ortaya koyabilmek için her iki sınıfa mensup 
olan tipik şahsiyetler üzerinden gitmek gereklidir. Bu bağlamda coğrafî 
olarak aynı yere mensup olsalar da fıkhî anlayışları birbirinden farklı olan 
İbnu’l-Kâsım, Abdullâh b. Vehb ve Eşheb b. Kays örnek olarak zikredilebi-
lecek isimlerdir. Daha önce Mâlik’in öğrencilerinin bir kısmının hadis bir 
kısmının fıkıh meclisine öncelik verdiğini ancak bu üç ismin her iki ders 
halkasına da katıldıkları ifade edilmiştir.

Mezhebin teşekkül sürecinde meydana gelen ehl-i hadîs ve ehl-i rey ay-
rımı haricinde mezhep içinde farklı bir ihtilâf türü daha ortaya çıktı. Söz 
konusu bu ihtilafın temel dayanağı Mâlik’ten nakledilen semâların birbi-
rinden farklı olmasıdır. Diğer bir ifadeyle mezhebin yayıldığı çevrelerde 
farklı farklı isimlerin semâları esas alındı. Bu bağlamda Irâk çevresi İbn 
Abdulhakem’in (ö. 268/881) semâlarını esas kabul ederken, Mağrib ve 
Mısır ekolleri rivâyetler arasında bir ihtilâf olması durumunda İbnu’l-Kā-
sım’ın semâlarını tercih etmişlerdir. Bu hususta şu ifadeler dikkati çekmek-
tedir: “Bağdâd ehli diğerlerine nazaran İbn Abdulhakem’in Muhtasar’ına 
önem verirler. Onlar bir meseleye dair iki kavil bulurlarsa İbn Abdulha-
kem’i öne alırlar. Kayravanlıların ise İbnu’l-Kāsım’ı öne alarak zıtlığa (el-

36	  Kâdî ‘Iyâz, Tertîbü’l-medârik, 3: 387.
37	  Abdurrahmân b. Mehdî (ö. 198/813), Ka‘nebî (ö.221/836) ve İbn Vehb gibi öğrenci-

lerinin önderliğini yaptığı ehl-i hadis taraftarlarını birinci gruba, Mısırlı öğrencilerin-
den İbnu’l-Kāsım ve Esed b.Furât’ın (ö. 213/828) başını çektiği ehl-i rey taraftarları-
nı da ikinci gruba örnek verebiliriz. Ehli-hadîs ve ehl- i rey arasındaki fıkhi istidlâl 
metoduna dair daha geniş tahlil ve değerlendirmeler için bkz. Ali Hakan Çavuşoğlu, 
“Endülüs’te Rey-Hadîs Mücadelesi”, İslâmiyât, 23. (2004): 59-74.



DİYANET İLMÎ DERGİ  ·  CİLT: 56  ·  SAYI: 1  ·  OCAK-ŞUBAT-MART 202026

aks) sebep oldular”38 Mağrib bölgesinde Sahnûn’un (ö. 240/854) el-Mü-
devvene’si esas alınırken Endülüs’te İbn Hâbîb’in el-Vâdıhâ ve Utbî’nin 
el-Müstahrece adlı telifleri başvuru kaynağı olmuştur.39

Mezhebin teşekkül ve tesis döneminde İmâm Mâlik’in rivâyetleri, öğ-
rencilerinin akvâl ve semâlarının toplanması ve bunun yanı sıra söz konusu 
bu akvâl ve rivâyetlerin farklılığıyla temâyüz etmiştir. Bu bağlamda mez-
hebin itimât ettiği ümmehât ve devâvîn eserleri tedvîn edildi. Söz konu-
su bu eserler İmâm Mâlik’in öğrencilerinin semâ ve içtihâdları yanı sıra 
Mâlik’den herhangi bir rivâyetin gelmediği konularda da yapılan tahrîçleri 
içeriyordu. En son telif edilen devâvîn eseri Kâdî İsmâîl’in (ö. 282/895) 
el-Mebsût’u olmuştur. Mezhebin temel metinleri olarak kabul edilen bu 
telifler dışında onlar kadar önemli diğer telifler de vardır. Yaklaşık dörtyüz 
cilde ulaşan Semâ‘âtu İbn Mâcişûn, otuz kitâba ulaşan Semâ‘âtu İbn Vehb, 
yirmi kitap olarak kaleme alınan Semâ‘âtu Eşheb ve Semâ‘âtu Abdirrah-
mân mezhepte itibar edilen ümmehât dışındaki telifler olarak zikredilebilir. 
Bu alana dair en son kaleme alınan semâât İbn Ebî Zeyd el-Kayravânî’ni-
nen-Nevâdir ve’z-ziyâdât adlı eseridir. Bu eser devâvinde bulunan farklı 
meseleleri toplamasından dolayı mezhep içinde mezhebî fıkhî ihtilâflarıyla 
ön plana çıkmıştır.40

Ferdî ihtilâfların mezhepte ele alındığı en önde gelen telif İbn Abdil-
berr’in (ö. 463/1071) İhtilâfu Mâlik ve ashâbihî isimli eserdir. Bu manada 
öne çıkan isim İbnu’l-Kāsım olduğundan h. IV. (X.) asırda Mâlik ve İb-
nu’l-Kāsım arasındaki ihtilafları giderme çabaları ortaya çıkmıştır. Bu bağ-
lamda el-Müdevvene çerçevesinde kaleme alınan en önemli çalışma Kāsım 
b. Halef el-Cübeyrî et-Tartûşî’nin (ö. 378/994) et-Tavassut beyne Mâlik 
ve İbn Kāsım fi’l-mesâil elletî ihtelefâ fihâ min mesâili Müdevvene isimli 
eseridir. Cübeyrî iki imam arasında ortaya çıkan ihtilâfları uzlaştırmaya 
çalışmış, genelde İmâm Mâlik’i tercih etmiş ve böyle meselelerin sadece 
44 tane olduğunu vurgulamıştır.41

İbnu’l-Kāsım ile aralarında ciddi ihtilâflar olduğu belirtilenlerden biri de 
aynı ekole mensup olan Eşheb b. Kays’tır. Sahnûn sonrası dönemde Kay-
ravân’da etkili olan isimlerden Yahyâ b. ‘Ömer el-Kinânî’nin (ö. 289/902) 

38	  İbnü’l-Cellâb, et-Tefrî‘,1:129; Venşerîsî, Ahmed b. Yahyâ.el-Mi‘yârü’l-mu’rîb ve’l-
câm ‘u’l-Mağrib ‘an fetâvâ ehl-i Ifrîkiyye ve’l-Endelüs ve’l-Mağrib, nşr. Muhammed 
Haccî (Beyrût: Dâru’l-gārbi’l-İslâmî, 1401/1981), 1: 211.

39	  Halifî, el-İhtilâfu’l-fıkhî, 112-113.
40	  Mikolas Muranyî, Dirâsât fî masâdıri’l-fıkhi’l-Mâlikî, trc. Sa‘îd Buhayrî ve Diğerle-

ri (Beyrût: Dârü’l-gārbi’l-islâmî, 1988), 180; Necmuddîn el-Hentâtî, el-mezhe-
bu’l-Mâlikî bi’l-gārbi’l-islâmî ilâ muntasafi’l-karni’l-hâmis el-hicrî, (Tûnus: Teb-
rü’z-zamân, 2004), 211.

41	  Kâsım b. Halef el-Cübeyrî et-Tartûşî, et-Tavassut beyne Mâlik ve İbn Kâsım fi’l-
mesâil elletî ihtelefâ fihâ min mesâili Müdevvene, nşr. Ebû Süfyân Mustafâ Bâcû 
(Tantâ: Dâru’d-dıyâ’, 1426/2005), 6.



MÂLİKÎ MEZHEBİNDE MEZHEP İÇİ İHTİLÂF 27

telif ettiği İhtilâfu İbni’l-Kāsım ve Eşheb isimli eser bu durumu net bir 
şekilde ortaya koyması açısından önemlidir.42Aynı ekole mensup olan İb-
nu’l-kâsım ve Eşheb arasındaki bu ihtilâfın en temel sebebi fıkhî metod 
farklılığına dayandırılabilir. Zira İbnu’l-Kāsım hocası İmâm Mâlik’in gö-
rüş ve usûlü çerçevesinde bir fıkhî faaliyet gerçekleştirirken Eşheb fıkhî 
istidlâlinde sadece hocası Mâlik’in görüşleriyle sınırlı kalmamıştır.43

İbn Habîb (ö. 238/852) el-Vâdıhâ fi’s-sünen ve’l-fıkh adlı eserinde İmâm 
Mâlik ve öğrencilerinin fıkhî görüş ve fetvâlarını nakletmiş bunun yanı sıra 
kendi yorum ve tercihlerini de ilave ederek bir tahriç faaliyeti de gerçek-
leştirmiştir.44

Mezhep içinde ortaya çıkan bu farklı eğilimlerin mezhep içi ihtilâfı ar-
tırma ve derinleştirme noktasında büyük bir rol oynadığı görülmektedir. 
Her ekol kendi meşâyıhının rivâyet ve usûlü çerçevesinde içtihâd ve tahrîç 
faaliyeti gerçekleştirmiştir. Esasen bütün ekoller arasındaki farkın en temel 
sebebini, İmâm Mâlik’in Muvattâ’da amel kavramına yüklediği anlamın 
muğlaklığı oluşturmuştur. Zira söz konusu bu ekolleri arkasında Irâklıla-
rın bulunduğu Medîne Ekolü ve arkasında Mağriblilerin bulunduğu Mısır 
ekolü şeklinde genel olarak iki kategoride kabul edebiliriz. Her iki ekolün 
en bariz metod farkı, bir tarafın haberin sıhhatli olması halinde amele itibar 
etmemesi diğer tarafın ise amele aykırı olan habere itibar etmemesi şeklin-
de ifade edilebilir. Özet olarak ifade etmek gerekirse bu dönemde ihtilâfın 
ortaya çıkma sebepleri arasında başta Mâlik’in kişiliği ve tedrîs metodu 
gelirken öğrencilerinin çokluğu ve fıkhî çevrelerin çok olması da ikinci 
derecede etken olmuştur, denebilir.

2.2. Gelişme Döneminde Mezhep İçi İhtilâf
IV. (X.) yüzyılla birlikte teşekkül döneminde birbirinden farklı Mâlikî 

müntesipleri, aralarında muhkemleşen ilmî münasebet vesilesiyle mezhep 
birikimi içinde tercih edilen rivayetler yanında Mâlikî fıkhının telif ve ted-
rîs biçimleri hususunda daha da yakınlaşmışlardır. Gelişme dönemi olarak 
ifade edilen esasen mütekaddimîn döneminin bitmesiyle başlayan müteah-
hirîn dönemidir. Diğer bir ifadeyle İbn Ebî Zeyd el-Kayravânî’den sonraki 
dönem kastedilmektedir.45 İbn Ebî Zeyd kendi dönemindeki bütün Mâlikî-
lerle ilmî irtibatlar kurmuştur. Bu gelişmeyle aynı minvalde olarak Mâlikî 
fakihleri, İbn Ebî Zeyd’in er-Risâle’si ve İbnu’l-Cellâb’ın et-Tefrîʿi gibi, 
ana kaynaklar içindeki belli kitabı tek temel dayanak olarak kullanmayan 

42	 Kâdî ‘Iyâz, Tertîbü’l-medârik, 4: 358.
43	  İbnu’l-Kâsım ve Eşheb arasındaki söz konusu bu ihtilâfın daha detaylı tahlili için bk. 

Çavuşoğlu, Irak Mâlikî Ekolü, 48.
44	  Tahsin Görgün, “İbn Habîb es-Sülemî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(Ankara: TDV Yayınları, 2003), 19: 511; Muranyî, Dirâsât, 52.
45	  Kaya, “Mâlikî Mezhebi”, 27: 521.



DİYANET İLMÎ DERGİ  ·  CİLT: 56  ·  SAYI: 1  ·  OCAK-ŞUBAT-MART 202028

ve belli bir ekolü refere etmeyen fıkıh eserleri yazmaya başlamışlardır. İb-
nu’l-Kāsım’ın mezhep içi tercih mekanizmasında Mâlik’ten sonra gelme-
sinin bütün Mâlikîlerce kabul edilmesi de bu dönemde olmuştur. “Mâlik’in 
görüşü hakkında ihtilâf olursa söz İbnu’l-Kāsım’ındır.” ilkesi Mâlikî çev-
relerin hemen hepsinde benimsenmiştir. Söz konusu bu kuralın ortaya çık-
masından sonra mezhebin temel eserlerinin el-Muvaṭṭaʾ, el-Müdevvene ve 
diğer ümmehât eserleri şeklinde olması hususunda bir ittifak oluşmuştur.46

Gelişme döneminde mezhep içinde belli konularda ittifâk ve yakınlaşma 
olsa da ihtilâfın olduğu hususlar da devam etmiştir. Bu bağlamda dönemin 
en belirgin özelliği mütekaddimîn ve müteahhirîn arasındaki ihtilâflardır.47 
Bunun yanı sıra İmâm Lahmî (ö. 478/1085), Mâzerî (ö. 536/1141), İbn 
Rüşd (ö. 520/1126), Kādı ‘Iyâz (ö. 544/1149) gibi mezhep içinde eleştirile-
riyle temâyüz eden isimler ön plana çıkmıştır.

Gelişme döneminde mezhep içi ihtilâfın devamını sağlayan unsur mez-
hep içi istidlâl usûlünde muteber kabul edilecek görüşlerin belirlenmesi 
problemidir. Bu bağlamda en fazla tartışılan konu mezhep içinde meşhur 
kabul edilebilecek görüşlerdeki kriterlerin neliğidir. Diğer taraftan hemen 
her ekolde itimâd edilecek temel eser olarak el-Müdevvene kabul edilse de 
el-Müdevvene üzerindeki yorumlama faaliyetlerindeki farklılıklar gelişme 
döneminde mezhep içi ihtilâfın temel dinamikleri arasında yerini almıştır.

2.2.1. Mezhep İçinde Meşhur Görüşlerin Tayini Sorunu
Mâlikî mezhebinde meşhûr, râcih gibi görüşlere dair işlenecek konu 

esasen çok daha geniş çaplı bir araştırmanın konusudur. Bu sebeple biz 
bu konu başlığında meşhûr kavramını mezhep içi ihtilâfa etkisi açısından 
ele aldığımızdan daha detaylı tahlillere girmeyeceğiz.48 Mâlikî fıkıh tari-
hinde h.VI. asra gelindiğinde yeni bir döneme girilmiştir. Tercîh asrı ola-
rak ifade edilen bu yeni dönemde, meşhûr olan görüşlerin diğerlerinden 
ayırt edilmesi çabası hakim olmuştur.49 Zira mütekaddîm ulemâ ıstılâhında 
meşhûr kavramına yüklenen anlam bu dönemin terminolojisinden farklılık 
arz etmektedir. İlk dönem ulemânın eserlerinde kullandıkları “hâze meş-
hurun kavlu Mâlik” ifadesinde meşhûr tabiri sonraki dönemdeki mezhepte 
meşhur olan görüş manasında kullanılmamış bu tabirle İmâm Mâlik’in gö-
rüşünün bu olduğu, bu görüşün ihtilafsız Mâlik’e ait olduğu anlatılmaya 
çalışılmıştır.50

46	  Kaya, “Mâlikî Mezhebi”, 27: 521.
47	  Ömer Cîdî, Mebâhisu fi’l-mezhebi’l-Mâlikî bi’l-Mağrib, (yy: Dâru neşr. 1993), 50.
48	  Söz konusu kavramların mezhepteki anlam çerçevesine dair daha detaylı bir tahlil 

için bkz. Hafsa Kesgin, Mâlikî Fıkıh Geleneğinde Nevâzil: Endülüs Örneği, (Sakarya 
Üniversitesi, Doktora Tezi, 2013), 151-156.

49	  Muhammed İbrâhîm ‘Alî, Istılâhu’l-mezheb ‘ınde’l-Mâlikiyye, (Dübey: Dâ-
rü’l-buhûs li’d-dirâsâti’l-islâmiyye ve ihyâi’t-turâs, 2000), 32-33.

50 ‘Acrîd Fehîm, el-Mesâilü’l-fıkhiyye el-muhtelif fî teşhîrihâ fi’l-Mezhebi’l-Mâlikî, 



MÂLİKÎ MEZHEBİNDE MEZHEP İÇİ İHTİLÂF 29

Müteahhir döneme gelindiğinde Mâlikî ulemanın meşhûr kavramına 
dair tanımlamaları farklılık gösterdiğinden kavramın tanımına yönelik bir 
ittifaktan söz etmek mümkün değildir. Diğer taraftan diğer kaviller ara-
sında meşhûr görüşün konumunun İmâm Mâzerî’den önce çok açık olma-
dığı bu sebeple mezhep içindeki farklı rivâyet ve ihtilâfların mezhebi zor 
duruma düşürdüğü ve hatta Doğu’da Hanefî ve Şâfi‘î mezhebinin tercih 
edilmesinin dahi bu sebebe bağlı olduğu ifade edilmiştir. Bu bağlamda Mâ-
zerî’nin çabalarının kavramın tanım ve çerçevesinin belirlenmesinde çok 
etkili olduğu belirtilmiştir.51

Kavrama dair “delili kuvvetli olan, İbnu’l-Kāsım’ın el-Müdevvene’deki 
sözü, söyleyeni çok olan” şeklinde üç farklı görüş serdedilmiştir. 

İbn Huveyz el-Mendâd (ö. h. IV. asır sonları) meşhur kavramına yönelik 
delili kuvvetli olan tanımını tercih etmiş, mezheb mesâillerinin bu manaya 
delâlet ettiğini ve İmâm Mâlik’in de bir ihtilâf durumunda söyleyeni çok 
olan yerine delili kuvvetli olanı tercih ettiğini vurgulamıştır.52Aynı şekilde 
İbn Beşîr (ö.) ve mezhepte yeni ortaya çıkan meseleler hususunda çalışma-
ları olan Abdusselâm et-Tesûlî (ö. 1258/1842) de meşhûrun delili kuvvetli 
olan şeklinde tanımlanmasının doğru olduğunu beyan etmiştir.53

Irâklıların aksine Mağrib ulemasının ıstılâhında meşhur görüşlerin kay-
nağı el- Müdevvene’dir. Kavramla alakalı farklı tanımlamaların bulunması 
her bir Mâlikî ekolün mezhep içinde serdedilen görüşler arasından belli 
görüşleri tercih etmeleriyle temellendirilebilir. Mezhep içinde meşhurun 
mertebeleriyle ilgili hiyerarşi şu şekildedir: İmâm Malik’in İmâm-ı Azam 
olması hasebiyle Müdevvene’deki sözü, İbnu’l-Kāsım’ın Müdevvene’deki 
görüşüne nazaran daha evladır. İbnu'l-Kāsım’ın Müdevvene’deki sözü de 
Mâlik’in görüşünü en iyi bilen olması hasebiyle diğerlerinin Müdevve-
ne’deki sözlerinden daha evladır. Diğerlerinin Müdevvenede’ki sözleri, 
Müdevvene’nin sıhhat bakımından önde olması hasebiyle İbn Kāsım’ın 
Müdevvene dışındaki eserlerde olan sözüne göre daha evladır.54 Mezhep-
te itibar edilen sıralama bu şekilde olmasına rağmen özellikle Endülüs 
Mâlikî ekolü meşhûriyet bakımından İbnu’l-Kāsım’ı tercih etmişlerdir. 
Hatta Ebu’l-Velîd el-Bâcî’nin naklen verdiği bilgiye göre, Endülüs ulema-
sı fetva veya kaza görevini üstlenen bir kişiye İbnu’l-Kāsım’ın sözü dışına 

(Doktora Tezi, Cezâir Üniversitesi, 2012), 142.
51	 İbn Serrâc, Fetâvâ Kādı’l-cemâ‘a Ebu’l-Kāsım b. Serrâc el-Endülüsî, nşr. Muhammed 

Ebu’l-Ecfân, (Mekke: Dârü’l-kütüb, 2002), 61-62.
52	 Venşerîsî, el-Mi‘yâru’l-mu‘rib, 12: 37; İbn Ferhûn, Keşfu’n-nikâbi’l-hâcib min mus-

talah İbnu’l-Hâcib, nşr. Hamza Ebû Fâris ve Abdüsselâm eş-Şerîf, (Beyrut: Dâ-
rü’l-gārbi’l-İslâmî, 1990), 63.

53	 Ebu’l-Hasan et-Tusûlî, el-Behçe fî şerhi’t-Tuhfe, nşr. Muhammed ‘Abdul-Kādîr 
Şâhîn, (Beyrût: Dârü’l-kütübü’l- ‘ılmiyye, 1998), 1: 40; Venşerîsî, el-Mi‘yâru’l-
mu‘rib, 12: 37.

54	 İbn Ferhun, Keşfu’n-nikâb, 68; Venşerîsî, el-Mi‘yâru’l-mu‘rib, 12: 23.



DİYANET İLMÎ DERGİ  ·  CİLT: 56  ·  SAYI: 1  ·  OCAK-ŞUBAT-MART 202030

çıkmaması hususunda şart koşarlardı.55

Mezhebin ekserisi meşhur kavramının söyleyeni, dillendireni çok ma-
nasında olduğunu savunmuştur. Mezhebin önde gelen ulemâsından ‘Adevî 
(ö.1189/1775) ve Desûkî (ö.1230/1815) bu tanımın doğru olduğunu ve hat-
ta bu hususta mezhepte icmâ olduğunu ifade etmişlerdir.56

Yukarıda vermiş olduğumuz bilgiler ışığında mezhep içinde meşhûr gö-
rüşün tespiti hususunda Mâlikî ulemâ arasında ortaya çıkan farklı standart 
ve tanımlar bir meselenin hükmüne dair yapılan yorumların farklı olmasına 
ve bu çerçevede mezhep içi ihtilâfın daha da genişlemesine zemin hazırla-
mıştır, denebilir.

2.2.2.Üzerinde İttifak Edilen el-Müdevvene’nin İhtilâf Kaynağı Olması
Gelişme döneminde bütün Mâlikî çevrelerin el-Müdevvene’nin temel 

kaynak olması konusunda bir ittifakı olsa da el-Müdevvene üzerinde ya-
pılan yorumlama faaliyetlerinde Kurâvî ve Irâkî olmak üzere iki farklı 
metod geliştirilmiştir. Irakî metodun temelinde el-Müdevvene’de bulu-
nan fıkhî görüşlerin yapılan fıkhî faaliyetlerde esas olarak kabul edilmesi 
tercih edilmiştir. Kuravî metod ise el-Müdevvene’de bulunan görüşlerin 
tahkîk ve tashîhi, lafızların tartışılması ve şerhedilmesi, farklı rivâyetlere 
dayalı ortaya çıkan problemlerin çözümlenmesi gibi faaliyetlerle meşgul 
olmuştur. Kayravân ve Mağrib ulemâsı eserlerinde söz konusu bu metodu 
kullanmışlardır.57

el-Müdevvene üzerine yapılan muhtasar ve şerh türü eserlerde Mâlikî 
fıkıh tarihinde meydana gelen farklı eğilim ve gruplaşmaları görmek müm-
kündür. Bu bağlamda eser üzerine yapılan ilk muhtasar çalışma bu dönem-
de İbn Ebî Zeyd el-Kayravânî tarafından kaleme alınmıştır. Ebû Zeyd mez-
hepte yer alan görüşlerin tamamını İbnu’l-Kāsım’a nispet ederek el-Mü-
devvene dışındaki ana kaynaklardaki farklı görüş ve rivâyetleri de esere 
eklemiştir.58 İbn Rüşd el-Ced’in (ö. 520/1126) el-Mukaddimâtü’l-mümeh-
hidât isimli muhtasarı ise el-Müdevvene’deki konuları daha sistemli hale 

55	  İbn Ferhûn, Tabsiratu’l-hükkâm fî usuli’l-akdiyeti ve menâhici’l-ahkâm, nşr. Cemâl 
Mar’aşlı, (Riyâd: Dâru ‘âlemi’l-kütüb, 2003), 1: 52.

56	  Meşhûrun ıstılahen “dillendireni, söyleyeni çok olan görüş” anlamında kullanılması-
nın doğru olduğunu beyaneden görüşler için bkz. Muhammed b. Kâsım el-Kādirî, 
Raf‘u’l- ‘ıtâb ve’l-melâm ‘ammen kāle el- ‘amelü bi’d-da‘îfi ihtiyâran haramün, 
(yy.: ty),4; Dusûkî, Hâşiyetu’d-Dusûkî ‘alâ’ş-şerhi’l-kebîr,  nşr. Muhammed ‘Illîş, 
(Beyrût: Dârü’l-‘ıhyâi’l-kütübi’l-‘arabiyye, ty.), 1: 20.

57	  Makkarî, Ahmed et-Tilimsânî, Nefhu’t-tîb fî gūsni’l- Endelûsi’r-ratîb, nşr. İhsan Ab-
bas ( Beyrût: Dâru’s-sâdır, 1968), 3: 22; Söz konusu bu ayrımı Makkarî (ö. 1041/1631) 
yapmıştır. Ancak Çavuşoğlu Makkarî’den daha önce yaşamış olan İmâm Mâzerî’nin 
(ö. 536/1141) de bu anlama gelebilecek ifadelerinin olduğunu ve hatta eserlerinde bu 
iki metodu mezcettiğini beyan etmiştir. Çavuşoğlu, Irak Mâlikî Ekolü, 22.

58	  Muranyî, Dirâsât, 19-20; Ali Hakan Çavuşoğlu, “el-Müdevvenetü’l-Kübrâ”, Türkiye 
Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2006), 31: 472.



MÂLİKÎ MEZHEBİNDE MEZHEP İÇİ İHTİLÂF 31

getirmesi ve özellikle mezhep içi ittifak ve ihtilafların yanında gerektiğinde 
diğer mezheplerin görüşlerine değer atfetmesiyle kitabın muhtasarları için-
de ayrı bir öneme sahiptir.59

Eser üzerine yapılan şerh çalışmalarında da mezhep içinde ortaya çıkan 
farklı eğilimlerin yansımaları görülmektedir. Kayravân metodunu esas alan 
şerhlerden biri İbn Yûnus es-Sıkıllî’nin (ö. 451/1067) el-Câmi‘ li mesâi-
li’l-Müdevvene isimli telifidir. Aynı şekilde Ebu’I-Hasan Ali b. Muham-
med el-Lahmî’nin yazdığı et-Tabsıra kendinden önceki şerhlerden ayrı bir 
tenkih ve tercih usûlü ortaya koyarak mezhep birikimi içindeki görüş fark-
lılıklarına vurgu yapmayı amaçlamaktadır. Lahmî, mezhep birikimi arasın-
da bazen mezhebin râcih görüşüne aykırı tercihler yapmış ve yeni ortaya 
çıkan meseleler hususunda tahrîç yöntemine başvurmuş ve sonuçta yeni 
bir mezhep içi fıkhî istidlâl metodu ve tercih mekanizması geliştirmiştir. 
Mâzerî’nin yazmış olduğu Şerh ‘ale’l-Müdevvene isimli telif ise Irâkî ve 
Kuravî metodu mezceden muhtemelen ilk teliftir. Kādı ‘Iyâz da yazdığı 
et-Tenbihâtü’l-müstenbita fî şerhi müşkilâti’l-Müdevvene ve’l-Muhtelita 
isimli şerhte her iki metodu birleştiren ulemâ arasındadır.60

Gelişme dönemi genel olarak değerlendirildiğinde Lahmî, Mâzerî, İbn 
Rüşd gibi kişisel ihtilâfların ön planda olduğu görülmektedir. İbn Ebî Zeyd 
ile başlayan mezhepte ihtilâflı ve farklı görüşleri bir araya getirme faaliyet-
lerinin özellikle Lahmî ile birlikte farklı bir veçheye büründüğü görülmek-
tedir. Mezhebin temel metni olarak kabul edilen el-Müdevvene’nin mesele-
lerinin şârihleri tarafından farklı yorumlandığı da diğer bir ihtilâf sebebidir. 
Aynı şekilde ekoller arasındaki meşhurlaştırma alametlerinin farklılığı da 
bu dönemde ihtilâfın devam ettiğini ifade eden diğer bir göstergedir.

2.3. İstikrâr Döneminde Mezhep İçi İhtilâf
VII. (XIII.) yüzyılın girmesiyle yani İbnü’l-Hâcib’in fıkıh ve usûl ala-

nındaki muhtasarları ile başlayıp bugüne kadar devam eden bu döneme 
“klasik dönem” ismi de verilmektedir. Irak ve Medine ekollerinin yok ol-
ması ve Endülüs’ün Müslümanların hâkimiyetinden çıkmasından dolayı bu 
dönemde Mâlikîler arasında önemli bir ayrılığın kalmadığı söylenebilir.61

Muhtasar eserlerin hâkim olduğu bu dönemin en önemli özelliği büyük 
ölçüde kısa ve özlü fıkıh önermelerinden oluşan özet eserlerin telif edilme-
sidir. Söz konusu muhtasarların Mâlikî tarihindeki esas rolü, metodları ha-
ricinde kendi zamanlarına kadar olan Mâlikî fıkıh çalışmalarına dair yorum 
ve tercihleridir. Muhtasarlar ve özellikle Halîl b. İshak’ın (ö. 776/1374) 
59	  Çavuşoğlu, “el-Müdevvenetü’l-Kübrâ”, 31: 472.
60	  Lahmî’nin mezhep içindeki yeri ve geliştirmiş olduğu söz konusu bu yeni tahrîç ve 

tercih metoduna dair daha geniş bir değerlendirme için bkz. Hafsa Kesgin, “Ebü’l-Ha-
san el-Lahmî ve Mâlikî Mezhebindeki Yeri”, İlahiyat Tetkikleri Dergisi 50 (2018): 
219-141; Çavuşoğlu, “el-Müdevvenetü’l-Kübrâ”, 31: 472.

61	  Kaya, “Mâlikî Mezhebi”, 27: 521.



DİYANET İLMÎ DERGİ  ·  CİLT: 56  ·  SAYI: 1  ·  OCAK-ŞUBAT-MART 202032

muhtasarı daha önceki Mâlikî teliflerine göre çok daha fazla kabullenilmiş 
ve esas metin haline gelmiştir. Eserde gelişme dönemine nazaran en önem-
li farklılık Halîl’in meşhûr kavramına “ihtilâftan soyutlanmış” manasını 
vermesidir.62 

Söz konusu muhtasarların hedefi ortak bir mezhep tasavvuru sunmak-
tadır. Bu bağlamda ihtilâf olgusunun ilk iki dönemdeki kadar yoğun ve 
keskin yaşandığı söylenemez. Zira artık mezhep içi istidlâl usûlüne dair 
oluşturulan meşhur, râcih, sahîh, esah gibi kavramların içi doldurulmuş, 
ilgili kavramların sınırları netleştirilmişti. Muhtasar ve amel edebiyatı, ge-
lişme devrinde kabul edilen tercih kıstaslarını genel olarak kabullenmekle 
birlikte Mâlikî fıkıh birikimini yorumlamaya dair farklı ve daha dakik te-
rim ve sınıflamalar geliştirmiştir. Halîl b. İshak’tan sonra telif edilen çalış-
malar genellikle onun terimlerini ve tercih usûlünü benimsemiştir. Mâlikî 
fıkhının giderek daha fazla ortak bir zemin üzerinde ittifak etmesinin sonu-
cunda oluşan muhtasar ve amel eserleri bugüne kadar devam edecek olan 
bir muhalefet tarafının doğuşuna zemin hazırlamıştır. Bu muhalif damarın 
esas aldığı dayanaklardan biri Halîl’in muhtasarına ve şerhlerine dair eleş-
tirilerde kendini gösteren ehl-i hadis Mâlikî’liğidir.63

2.3.1.	Dönemin Tercih Kuralları
Bu dönemin ihtilâf alanı, dönemin önde gelen meşâyıhının yaptığı farklı 

tercih ve ihtiyârlardır. Lahmî, İbn Beşîr, Mazerî, İbn Rüşd gibi ulemânın 
ihtiyârlarının geleneksel mezhep uygulamasından farklı bir veçhesi vardır. 
Mezhep içinde ihtilâfın öne çıkarıldığı ve gerektiği durumlarda mezhep-
teki zayıf ve şâz görüşlerden de istifâde edilip söz konusu bu görüşlerin 
yeniden değerlendirildiği bu metod mezhep içinde sorgulanmıştır. Hatta bu 
hususa dair İbn ‘Arefe’ye, Lahmî, İbn Beşîr ve bu ikisi dışındaki müteahhir 
ulemânın yaptığı ihtiyârların/tercihlerin mezhep içinde nakledilen akvâl-
den olup olmadığı hususu sorulduğunda İbn ‘Arefe, mütekaddim ulemânın 
kavilleri nasıl mezhepte bir kavl olarak nakledildi ise Lahmî ve çağdaşları-
nın kavillerinin de öyle nakledildiğini ifade etmiştir.64

Bu dönemde bölgeler arası ortaya çıkan ihtilâflarda tercih sıralaması-
nın şu şekilde olduğu görülmektedir. Iraklılarla Mağribliler arasında bir 
ihtilafa düşülürse genel olarak amel Mağriblilerin görüşüne uygun olandır. 
Medineliler ve Mısırlıların görüşleri arasında bir ihtilaf söz konusu olursa 
genelde Mısırlıların görüşleri öncelenir. Mağrib ve Medineliler arasında 
bir tearuz durumunda Medinelilerin görüşü esas alınır.65

62	  Fehîm, el-Mesâilü’l-fıkhiyye, 137.
63	  Kaya, “Mâlikî Mezhebi”, 27: 522.
64	  İbrâhîm ‘Alî, Istılâhu’l-mezheb, 24.
65	  İbn Ferhûn bunun sebebini Mağrib ve Mısırlıların Müdevvene’yi tercih etmeleri ve 

“Şeyhayn”ın Mağribli olmalarıyla açıklar. bk. İbn Ferhûn, Ebü’l-Vefâ Burhâneddîn 



MÂLİKÎ MEZHEBİNDE MEZHEP İÇİ İHTİLÂF 33

Mısır Medine ihtilafında genelde Mısır, Mağrib Irak ihtilafında da ço-
ğunlukla Mağrib görüşleri öncelenir. Mısırlıların diğerlerine öncelenmesi 
mezhebin İbn Vehb, İbnu’l-Kāsım, Eşheb gibi önde gelen âlimlerin on-
lardan olması hasebiyledir. Medinelilerin Mağriblilere öncelenmesi ise 
“ehavân”ın66 Medine’den olmasıyla irtibatlandırılmıştır. Mağriblilerin 
Iraklılara öncelenmesinde ise “şeyhân”ın67 onlardan olması etkili olmuş-
tur.68 Sonuç olarak söz konusu bu ekoller arasındaki tercih önceliğinin Mı-
sır, Medine, Mağrib, Irak şeklinde olduğu görülmektedir.

Dönemin meşâyıhları arasında da bir tercih sıralaması mevcuttur. Endü-
lüs ulemâsından İbn Rüşd, dönemindeki ulemâ içinde en meşhurudur. Bu 
bağlamda İbn Rüşd; İbn Yûnus ve Lahmî’den öne alınmıştır. İbn Arefe bir 
meselede İbn Rüşd’ün görüşünün terk edilip de Lahmî’nin görüşüyle amel 
etmenin caiz olmadığına vurgu yapmıştır. Mâzerî ve Abdulvehhâb ise İbn 
Rüşd ile eşit kategoride değerlendirilmiştir. İbn Yûnus ise Lahmî’den öne 
alınmıştır.69

2.3.2.	Ferdî İhtilâflar
Mezhebin bu döneminde mezhep içi ferdî itirâz ve ihtilâfların olduğu gö-

rülmektedir. Hatta söz konusu bu durum mezhep içindeki bazı âlimlerin fark-
lı mezheplerin görüşlerini mezhep içine sokması şeklinde değerlendirilmiştir. 
Mesela İbn Şâs (ö. 616/1219) Şafi‘î mezhebinin görüşlerini Mâlikî Mezhe-
bi’ne sokan Mâlikî ulemâ arasında sayılmıştır.70 Yine aynı şekilde İmâm Kur-
tubî‘nin (ö. 671/1273) muhalefetleri vardır. Kurtubî, Şevvâl ayında altı gün 
oruç tutan sanki yılın bütününde oruç tutmuş gibidir hadisi bağlamında böyle 
bir orucu mübah kabul ederken71, mezhepte meşhur olan ve İmâm Mâlik’in 

İbrâhîm b. Ali b. Muhammed, Tabsiratü’l-hukkâm fî usûli’l-akdıyeti ve menâhi-
ci’l-ahkâm, (Beyrut: Dârü’l-kütübi’l-‘ılmiyye, 1883), 1: 102.

66	  Mezhep ıstılâhında Medîne ekolünden olan Mutarrif b. Abdullâh (ö. 220/835) ve 
Abdulmelik b. el-Mâcişûn’a (ö. 212/827) nispet edilen bu kavram her iki âlimin üze-
rinde ittifak ettikleri hükümlerin çokluğunu vurgulamaktadır. Halîfî, el-İhtilâ-
fu’l-fıkhî,166.

67	  Kayravân ekolünden İbn Ebî Zeyd el-Kayravânî (ö. 386/996) ve İbnu’l-Kābısî olarak 
meşhur olan Ebü’l-Hasan Ali b. Muhammed’dir (ö. 403/1012). Halîfî, el-İhtilâ-
fu’l-fıkhî, 164.

68	  Halîfî, el-İhtilâfu’l-fıkhî, 257.
69	 Fehîm, el-Mesâilü’l-fıkhiyye,146.
70	 Muhammed b. Hasan Hacvî, el-Fikru’s-sâmî fî târihi’l-fıkhi’l-İslâmî, (Mağrib: 

el-Matba‘atu’l-belediyye, 1345), 4: 64. İbn Şâs’ın telif ettiği ʿ İḳdü’l-cevâhiri’s̱-s ̱emîne 
fî meẕhebi ʿâlimi’l-Medîne isimli tek eserinde tertip ve usul bakımından el-Müdevve-
ne yerine Gazzâlî’nin (ö. 505/1111) el-Vecîz’inin örnek alınması söz konusu bu iddia-
yı kuvvetlendiren bir durum olarak nitelenebilir. Eser ve müellife dair daha fazla bilgi 
için bkz. Muhammed el-Hâdî Ebu’l-Ecfân, “İbn Şâs”,  Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 1999), 20: 369.

71	  Ebûbekir el-Kurtubî, el-Câmi‘liahkâmi’l-Kur’ân, nşr. ’Abdullâh b. ’Abdulmuhsîn 
et-Türkî (Beyrût: Müessesetu’r-risâle, 1427/2006), 3: 214. 



DİYANET İLMÎ DERGİ  ·  CİLT: 56  ·  SAYI: 1  ·  OCAK-ŞUBAT-MART 202034

de kabul ettiği görüş böyle bir orucun mekruh olduğu yönündedir.72

Mezhepte mutlak müçtehîd olduğu ifade edilen Takıyuddîn Dakîku’l-‘Îd 
(ö.702/1302) fetvâ verdiğinde Mâlikî ya da Şâfi‘î mezhebini esas almış ve 
hatta zaman zaman başka mezheplere de dayanmıştır. Mezhepte yeni orta-
ya çıkan meseleler hususunda telifler veren Eb’û Saîd b. Lüb el-Gırnâtî’nin 
(ö. 782/1381) de mezhebin meşhur görüşleri dışında tercihleri söz konusu-
dur. Ebû Saîd, mezhebin zayıf görüşleriyle fetvâ vermiştir.73 

İstikrar dönemindeki bu durum IX. asrın başlarında Halîl’in Muhtasar’ı 
telif edilinceye kadar devam etmiştir. Ancak söz konusu eserden sonra gü-
nümüze kadar Mâlikî tarihinde Halîl’in eserinde belirttiği kural ve öner-
meler üzerinden bir fıkhî faaliyet sürdürülmüş, ilmî müzakereler sadece 
meşhûr ve râcih görüşler çerçevesinde yapılmış, özel ilmî gruplarda dahi 
mezhep içi ihtilâflar nadiren dile getirilmiştir. 

SONUÇ

Vermiş olduğumuz bilgiler ışığında Mâlikî fıkıh tarihî içinde mezhep içi 
ihtilâfın mezhebin ilk teşekkül döneminde başladığı görülmektedir. Baş-
ta İmâm Mâlik’in şahsiyeti ve ders metodunun etkili olduğu bu durum, 
Mâlik’in ders halkasına katılan öğrencilerinin fazlalığı sebebiyle zamanla 
Mâlik’ten yapılan rivayetlerin farklılaşmasına sebep olmuştur. Farklı coğ-
rafya ve kültürlerden gelip Medîne’de eğitim alan kişilerin ilk teşekkül dö-
neminde mezhep içinde farklı istidlâl metodlarının çıkmasına sebep olma-
ları, coğrafî ve metodik farklılıklara bağlı mezhep içi ekolleşme olgusunu 
ortaya çıkardı. Bu bağlamda Mısır, Kayravân, Medîne, Mağrib ve Irak gibi 
bölgesel eğilimler/ekoller oluştu. Mezhep içinde ortaya çıkan söz konusu 
bu ekollerin hadis ya da reye dayalı iki ayrı metodu esas almaları yapılan 
fıkhî faaliyetlerin farklılaşmasına sebep olmuştur. Sonuç olarak mezhebin 
teşekkül döneminde mezhep içi fıkhî ihtilâfların kaynağı Mâlik’ten nakle-
dilen rivâyetlerin farklılığı ve ondan ilim alan öğrencilerinin fıkhî istidlâl 
ve metod farklılıklarıdır, denebilir. 

Gelişim dönemine gelindiğinde mezhepte ortaya çıkan ekol temelli bir 
mezhep içi fıkhî ihtilâf olgusu yanında ferdî ihtlâflar da mevcuttu. Bu dö-
nemde var olan ihtilâfların giderilmesi ve mezhepte bir standart oluşturma 
gayesine matuf görüşler arasında meşhurlaştırma faaliyetine gidildi. Bu 
bağlamda mezhep içinde ortaya çıkan görüşler arasında bölgesel ve kişisel 
bazda meşhûr olan görüşler ayırt edildi.

Mezhebin istikrar döneminde bütün Mâlikî çevrelerin el-Müdevvene ek-
senli bir fıkhî faaliyet tercih etmesi ihtilâfları azaltsa da söz konusu eser 
üzerine yapılan şerhlerdeki yorumlama farklılıkları ve rivâyet tercihleri 
72	  Mâlik b. Enes, Muvattâ’, (Beyrut: Dârü ihyâü’t-türâsi’l-‘arabî, 1985/1406), 1: 311.
73	  Hacer Kontbay Yetkin, “İbn Lüb”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Anka-

ra: TDV Yayınları, 2016), Ek.1: 594.



MÂLİKÎ MEZHEBİNDE MEZHEP İÇİ İHTİLÂF 35

yeni bir ihtilâfın zeminini de oluşturmuş oldu. Bu bağlamda dönem ulemâ-
sı görüşler arasında bir tercih mekanizması oluşturarak yapılan fıkhî faa-
liyetlerin temelinde bu tercihler esas alındı. Muhtasar, şerh ve hâşiyelerin 
yoğunlaştığı bu dönemde Hâlil’in Muhtasar’ının telif edilmesiyle birlikte 
fıkhî ihtilaflar devre dışı bırakılmış ve bütün çalışmalar bu eser üzerin-
den yürütülmüştür. Ancak yapılan fıkıh çalışmalarının muhtasarlar üzerine 
bina edilmesi mezhep içinde ehl-i hadis Mâlikîliği merkezinde günümüze 
kadar sürecek olan başka bir ihtilâf hareketini doğurmuştur.

Sonuç olarak mezhebin geçirdiği üç dönem dikkate alındığında Mâlikî 
mezhebinde ortaya çıkan mezhep içi fıkhî ihtilâfların her dönem devam 
ettiği ve bu ihtilâfın ekoller arası ihtilâf ve ferdî ihtilâflar olmak üzere iki 
ana başlık üzerinden sürdürüldüğü görülmektedir. 

KAYNAKÇA

Cîdî, Ömer. Mebâhisun fi’l-mezhebi’l-Mâlikî bi’l-Mağrib. Yy: Dâru 
neşr, 1993.

Cübeyrî, Kāsım b. Halef. et-Tavassut beyne Mâlik ve İbnKâsım fi’l-
mesâil elletî ihtelefâ fihâ min mesâili Müdevvene. Nşr. Ebû Süfyân Mustafâ 
Bâcû. Tantâ: Dârü’d-dıyâ’, 1426/2005.

Çavuşoğlu, Ali Hakan. Irak Mâlikî Ekolü (III.-V./ IX.-XI. Yy.). Doktora 
Tezi. Marmara Üniversitesi. 2004.

Çavuşoğlu, Ali Hakan. “Endülüs’te Rey-Hadîs Mücadelesi”. İslâmiyât. 
3 (2004): 59-74.

Çavuşoğlu, Ali Hakan. “el-Müdevvenetü’l-Kübrâ”. Türkiye Diyanet 
Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31: 470-73. Ankara: TDV Yayınları, 2006.

Çavuşoğlu, Ali Hakan. “en-Nevâdir ve’z-ziyâdât”. Türkiye Diyanet Vak-
fı İslâm Ansiklopedisi. 33: 30-33. Ankara: TDV Yayınları, 2007.

Debûsî, Ebû Zeyd Abdullah b. Ömer b. Îsâ. Kitâbu Te’sîsi’n-Nazar. Mı-
sır: Matbaatu’l-Arabiyye, t.y.

Dusûkî. Hâşiyetu’d-Dusûkî ‘alâ’ş-şerhi’l-kebîr. Nşr. Muhammed ‘Illîş. 
Beyrût: Dârü’l-‘ıhyâi’l-kütübi’l-‘arabiyye, ty..

Ebu’l-Ecfân, Muhammed el-Hâdî. “İbn Şâs”. Türkiye Diyanet Vakfı İs-
lâm Ansiklopedisi. 20: 369.Ankara: TDV Yayınları, 1999.

Fehîm, ‘Acrîd. el-Mesâilü’l-fıkhiyye el-muhtelif fî teşhîrihâ fi’l-Mezhe-
bi’l-Mâlikî. Doktora Tezi. Cezâir Üniversitesi. 2012.

Görgün, Tahsin. “İbn Habîb es-Sülemî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi. 19: 510-513. Ankara: TDV Yayınları, 2003.

Hacvî, Muhammed b. Hasan. el-Fikru’s-sâmî fî târihi’l-fıkhi’l-İslâmî. 4 
cilt. Mağrib: el-Matba‘atu’l-belediyye, 1345.

Halîfî, ‘Abdulazîz b. Sâlih. el-İhtilâfu’l-fıkhî fi’l-mezhebi’l-Mâlikî mus-
talahâtuhu ve esbâbuhu. Mağrib:Dârü’l-hadîsi’l-haseniyye, 1414/1993.

Hentâtî, Necmuddîn. el-mezhebu’l-Mâlikî bi’l-gārbi’l-islâmî ilâ munta-



DİYANET İLMÎ DERGİ  ·  CİLT: 56  ·  SAYI: 1  ·  OCAK-ŞUBAT-MART 202036

safi’l-karni’l-hâmis el-hicrî. Tûnus: Tebrü’z-zamân, 2004.
İbn ‘Abdilberr, Ebû ‘Ömer Yûsuf en-Nemerî. el-İntikâ fî fedâili’l- eim-

meti’s-selâseti’l-fukahâ. Nşr. A. Ebû Gūdde. Beyrût: Dârü’l-beşâiri’l-islâ-
miyye, 1417/1997.

İbn ‘Abdilberr, Ebû ‘Ömer Yûsuf en-Nemerî. İhtilâfu ashabı Mâlik ve 
ashâbihî. Nşr. Hamîd Muhammed Lahmer, Miklos Muranyî. Beyrût: Dâ-
rü’l-gārbi’l-islâmî, 2003.

İbnu’l-Cellâb, Ebu’l-Kâsım Ubeydullâh b. Huseyn b. Hasân. et-Tefrî‘. 
Nşr. Huseyn b. Sâlim. Cilt Beyrût: Dârü’l-gārbi’l-islâmî, 1997.

İbn Ferhûn. Keşfu’n-nikâbi’l-hâcib min mustalah İbnu’l-Hâcib. Nşr. 
Hamza Ebû Fâris ve Abdüsselâm eş-Şerîf. Beyrut: Dârü’l-gārbi’l-İslâmî, 
1990.

İbn Ferhûn, Tabsiratu’l-hükkâm fî usuli’l-akdiyeti ve menâhici’l-ahkâm. 
Nşr. Cemâl Mar’aşlı. Riyâd: Dâru ‘âlemi’l-kütüb, 2003.

İbn Serrâc. Fetâvâ Kādı’l-cemâ‘a Ebu’l-Kāsım b. Serrâc el-Endülüsî. 
Nşr. Muhammed Ebu’l-Ecfân. Mekke: Dârü’l-kütüb, 2002.

İbrâhîm ‘Alî, Muhammed. Istılâhu’l-mezheb ‘ınde’l-Mâlikîyye. Dübey: 
Dârü’l-buhûs li’d-dirâsâti’l-islâmiyye ve ihyâi’t-turâs, 1421/2000.

İsfehânî Ragıb Ebü›l-Kâsım. Mu‘cemu Müfredâti Elfâzi’l-Kur’ân. Nşr. 
Safvân Adnân Dâvûdî. Beyrût: Dârü’l-kalem-ed-Dârü’ş-şâmiyye, 1992.

Kâdî ‘Iyâz, Tertîbu’l-medârik ve takrîbu’l-mesâlik li ma‘rifeti e‘lâmi 
mezhebi Mâlik. Nşr. Saîd Ahmed E‘râb. Rabât: Vizaretü’l-evkaf ve’ş-şu‘û-
ni’l-islâmiyye, 1403/1983.

Kayravânî, İbn Ebî Zeyd. en-Nevâdir ve’z-ziyâdât ‘alâ mâ fi’l-Müdevve-
neti min ğayrihâ mine’l-ümmehâti. Nşr. Muhammed Haccî. 15 Cilt. Bey-
rût: 1999.

Kaya, Eyüp Saîd. “Mâlikî Mezhebi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansik-
lopedisi. 27: 519-535. Ankara: TDV Yayınları, 2003.

Kesgin, Hafsa. “Ebü’l-Hasan el-Lahmî ve Mâlikî Mezhebindeki Yeri”. 
İlahiyat Tetkikleri Dergisi, 50 (2018): 219-141.

Kesgin, Hafsa. Mâlikî Fıkıh Geleneğinde Nevâzil: Endülüs Örneği. 
Doktora Tezi. Sakarya Üniversitesi. Aralık 2013.

Koca, Ferhat. Mukayeseli İslâm Hukuk Düşüncesinin Temellendirilmesi. 
Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2009.

Kılıçer, M.Esat. “Ehl-i Re’y”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedi-
si. 10: 520-524. Ankara: TDV Yayınları, 1994.

Mâlik b. Enes. Muvattâ’. 2 Cilt. Beyrut: Dârü ihyâü’t-türâsi’l-‘arabî, 
1985/1406.

Mâlik b. Enes. Muvatta’(Rivâyetu Yahyâ b. Yahyâ el-Leysî. 2 Cilt. Bey-
rut: Daru’l-gārbi’l-islâmî, 1997.

Muranyî, Mikolas. Dirâsât fî masâdıri’l-fıkhi’l-Mâlikî. trc. Sa‘îd Bu-
hayrî ve Diğerleri. Beyrût: Dâru’l-gārbi’l-islâmî, 1988.



MÂLİKÎ MEZHEBİNDE MEZHEP İÇİ İHTİLÂF 37

Öğüt, Salim. “Ebû Yûsuf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 
10: 260-265. Ankara: TDV Yayınları, 1994.

Özen, Şükrü. “İhtilâf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 21: 
565-568. Ankara: TDV Yayınları, 1988. 

Özen, Şükrü. “Hilâf”.  Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 17: 
527-538. Ankara: TDV Yayınları, 1988. 

Suyûtî,  Ebu’l-Fazl Celâleddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr. Nazmü’l-‘ık-
yân fî a‘yâni’l-a‘yân. Nşr. Phılıp Hıttı. Beyrut: el-Mektebetu’l-‘ılmiyye, ts.

Şafak, Ali. İslâm Hukukunun Tedvîni. Erzurum: Atatürk Üniversitesi 
Yay., 1997.

Şâtıbî, Mûsâ b. Muhammed. el-Muvafakât fî ‘usûli’l-ahkâm. Nşr. Ab-
dullah Dıraz. 4 Cilt. Kâhire: Dârü’l-ma‘rife, ts.

Taş, Aydın. “Şeybânî, Muhammed b. Hasan”. Türkiye Diyanet Vakfı İs-
lâm Ansiklopedisi. 39: 38-42. Ankara: TDV Yayınları, 1994.

Tusûlî, Ebu’l-Hasan. el-Behçe fî şerhi’t-Tuhfe. Nşr. Muhammed ‘Ab-
dul-Kādîr Şâhîn. Beyrût: Dârü’l-kütübü’l- ‘ılmiyye, 1998.

Venşerîsî, Ahmed b. Yahyâ. el-Mi‘yâru’l-mu’rîb ve’l-câm ‘u’l-Mağrib 
‘an fetâvâ ehl-i Ifrîkiyye ve’l-Endelüs ve’l-Mağrib. Nşr. Muhammed Hac-
cî. 13 Cilt. Beyrût: Dârü’l-gārbi’l-islâmî, 1401/1981.

Yetkin, Hacer Kontbay. “İbn Lüb”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklo-
pedisi. Ek-1: 594-595. Ankara: TDV Yayınları, 2016.




	01

