
Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 28 (2019/1) 

 

İdeal Din Dilinin İmkânsızlığı 

Hasan Er* 

Öz 

Dil felsefesindeki Mantıkçı Paradigma filozofları şu tezi ileri sürdüler: “Sadece 

kognitif önermeler anlamlıdır. Gündelik dilimiz az veya çok belirsizlikler içerir. Bu 

nedenle ideal bir dil oluşturmak zorunludur.” Bu anlayış indirgemeciydi. Dilimizin 

ifadelerinin çok çeşitli olduğunu, önermelerimizin ve sözcelerimizin kognitif önerme 

ve sözcelerle sınırlandırılamayacağını göz ardı etmişti ve bu haklı bir tepkiyi ortaya 

çıkardı. Bu haklı tepki de Gündelik Dil Felsefesi adını almıştır. Dil felsefesindeki bu 

gelişmeler, Din felsefesi yapma biçimlerine de etki etmiş ve din dili çalışmalarının 

yaygınlık kazanmasına neden olmuştur. Din dili çalışmalarının ise iki farklı biçimi 

vardır. Bunlardan ilki, din felsefesinin problemlerine kutsal metinlerdeki ifadelerden 

dayanak aramadır. Diğeri ise, tüm din felsefesi çalışmalarında uygulanabilecek genel 

geçer bir dilsel kriter aramadır. İkinci grup din dili çalışmaları,  daha çok Mantıkçı 

Paradigma’nın biçimsel dil kuramının etkisiyle oluşmuşlardır. Bunun sonucunda, 

kutsal metinlerden seçilen bazı dilsel öğelerden hareketle, Din felsefesinde ideal bir 

dil ve terminoloji oluşturulmaya çalışılmıştır. Ayrıca ele alınan tezlerin mantıksal bir 

formda sunulmasına gayret edilmiştir. Oysa kutsal metinleri doğru anlamamızı 

sağlayan evrensel bir dilsel kriter inşa etmek mümkün değildir. Ayrıca, bir dinî 

metnin dilinin ve dilsel özelliklerinin idealleştirilmesi imkânsızdır. Kutsal metinler 

mesajlarını muhataplarına iletirlerken, genel bir dilsel anlamlılık ölçütü ya da bütün 

dillere kaynaklık eden biçimsel bir dil kullanmazlar. Tersine bütün dilsel ifadeler gibi, 

hitap ettikleri toplumun gündelik dilini kullanırlar. 

Anahtar Sözcükler:  Din felsefesi, dil felsefesi, dinî sözceler, mantık, ideal dil, 

gündelik dil.   

                                                            
*  Doktora Öğrencisi, Bursa Uludağ Üniversitesi, Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim 

Dalı. [hasaner16@hotmail.com]. http://orcid.org/0000-0001-7412-7635 

Geliş t. / Received date: 07.01.2019                  Kabul t. / Accepted date: 01.02.2019 

Araştırma Makalesi / Research Article 



230 ▪ Hasan Er 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 28 (2019/1) 

 

The Impossıbılıty of Ideal Relıgıous Language 

Abstract 

Philosophers of logical paradigm in Linguistic Philosophy asserted the following 

theory: “Only the cognitive propositions are meaningful. Ordinary language more or 

less contains ambiguity. It is therefore essential to build an ideal language.’’ This 

insight was reductionist. It ignores the fact that language has various linguistic forms, 

and  propositions and utterances shall not be limited   by cognitive propositions and 

utterances. This lead to a reaction on reasonable grounds. This reasonable reaction 

was called Ordinary Language Philosophy.  These developments in language 

philosophy have influenced the ways of religious philosophizing and have lead to the 

expansion of religious language studies. Religious language studies have two various 

forms. The first is to search for motives to the problems of religious language in the 

scriptures. The other is the search for a general linguistic criterion that can be applied 

in all studies of the Philosophy of Religion. The second category of religious language 

studies was emerged mostly by the influence of the formal language theory of logical 

paradigm. Consequently, based on some linguistic elements selected from scriptures, 

an ideal language and terminology has been tried to be created in the Philosophy of 

Religion. In addition, arguments are given in a logical form. However, it is not 

possible to construct a universal linguistic criterion that allows us to understand the 

scriptures correctly. It is also impossible to idealise the language and linguistic 

features of a religious text. When conveying their messages to their acceptors, they do 

not use a general linguistic significance criterion or a formal language that is a source 

for all languages. On the contrary, like all linguistic expressions, they use the 

everyday language of the society they address. 

Keywords: Religious philosophy, linguistic philosophy, relicious words logic, ıdeal 

language, ordinary language.  

 

  



İdeal Din Dilinin İmkânsızlığı ▪ 231 

 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 28 (2019/1) 

 

Bu makalede ilk önce, 17. yy’dan sonra yaygınlık kazanan ideal dil 
çalışmalarının din dili çalışmalarındaki yansımaları ve bütün dinler için 
geçerli bir din dili belirlemenin imkânsızlığı ortaya konacaktır. Daha sonra 
ise kutsal metinlerin, hitap ettikleri toplumların gündelik dil kullanımlarına 
bağlı kaldıkları olgusu üzerinde durulacaktır. Çalışmamız genel anlamda dil 
felsefesindeki yaklaşımlar çerçevesinde temellendirilecektir. Çalışmamızın 
başında, dil felsefesi öncesinde ve dil felsefesi geleneği içerisinde yapılan 
ideal dil çalışmaları hakkında bilgi verilecektir. Sonraki aşamada, ideal dil 
söyleminin yerini alan gündelik dil çalışmalarından bahsedilecektir. 
Çalışmamızın son bölümünde ise ideal bir din dilinin kurgulanamayacağı ve 
dinî metinlerin kendi toplumlarının gündelik diline bağlı kaldıkları ortaya 
konacaktır. 

17. yüzyılda, gerek bilim dünyasında gerekse felsefe dünyasında, kesinlik 
düşüncesi yaygınlık kazanmıştır. Bu kesinlik düşüncesi zamanla insanın 
dünyadan özgürleşmesine ve dünyanın kontrol altına alınabileceği 
düşüncesinin oluşmasına sebep olmuştur. Oluşan yeni bilim anlayışı 
sonrasında dünya insanı kuşatan bir güç olmaktan çıkmış, insanın 
hâkimiyetine ve kontrolüne girmiştir.1 Doğanın matematiksel dille yazılmış 
bir kitap olduğu fark edilmiş ve bu dilin kodlarının çözümü için yeni 
kuramlar üretilmiştir. Newton, bilimsel çalışmaları kesinliğe ulaştıracak 
matematiksel dili geliştirerek bilimsel yöntemin tek otorite kabul edilmesini 
sağlamıştır. Bu gelişmelerden sonra evren, gizemlerle dolu canlı bir yapı 
olarak değil, mekanik yapısı iyi kavrandığında her zaman aynı sonucu veren 
bir makine olarak görülmüştür.2 

Pozitif bilimlerdeki söz konusu gelişmelere bağlı olarak, daha sonraları 
insan ve toplum bilimleri için de geçerli olacak, matematiksel bir mantık dili 
inşa edilebileceği anlayışı güç kazanmıştır. Kesinlik ideali güden matematik 
dilinin sosyal bilimlerde de kullanılıp kullanılamayacağı araştırılmaya 
başlanmıştır. Diğer bir ifadeyle, doğa bilimlerindeki kesinliğe ulaşma ideali, 
zamanla insan ve toplum bilimlerine de taşınmış ve bu bilimleri aktarmada 
güvenli bir araç aranmaya başlanmıştır. Bu gayretin sonucunda fiziğin dili ve 
yöntemi, insan ve toplum bilimlerinde de bir model olarak kabul edilmiştir. 
Devamında ise, insan ve toplum bilimlerindeki belirsizliğin giderilebilmesi 
için, kesinlik içeren matematiksel ve mantıksal bir dil kurgulanması gerektiği 
görüşü yaygınlık kazanmıştır.3 İnsan ve toplum bilimlerinde de nesnel 
sonuçlara, sadece matematiğin tek anlamlı terimlerine başvurularak 
kurgulanan cansız ve sabit bir dil yoluyla ulaşılabileceği savunulmuştur. Bu 

                                                            
1  Gökhan Yavuz Demir, Sosyal Bir Fenomen Olarak Dilin Belirsizliği, (İstanbul: 

Paradigma Yayınları, 2007), 72. 
2  Demir, Sosyal Bir Fenomen Olarak Dilin Belirsizliği, 74. 
3  Demir, Sosyal Bir Fenomen Olarak Dilin Belirsizliği, 78. 



232 ▪ Hasan Er 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 28 (2019/1) 

 

dil, olguları, sadece kendilerine odaklanarak temsil edebilecek, kesin ve tek 
anlamlı mantık dilidir.4 

Belirsizlikten uzak, kesin dil arayışının ilk örneklerini Leibniz’de 
görmekteyiz. Leibniz bütün bilimlerin kullanabileceği ideal bir dil kurmanın 
mümkün olduğunu iddia etmiştir.5 İdeal dil arayışının en sistematik 
örneklerini ise Frege, Russell, Birinci Wittgenstein, Carnap ve Ayer gibi 
Mantıkçı Paradigma filozofları sunmuşlardır. Bu filozofların etkisiyle, 
olgulara ilişkin epistemik kesinlik yerine, sözceler veya önermelere ilişkin 
anlamın kesinliği fikrine geçilmiştir.6 Kesin bilgiye ulaşmak için mantıksal bir 
dil inşa etmek gerekmektedir.7 Gündelik dil, kesin ve değişmez doğrulara 
ulaşmak için yetersizdir.8 Çünkü gündelik dildeki birçok ifadenin anlamı 
kapalıdır ve bu durum, filozofun evreni açık kılma faaliyetini sekteye 
uğratmaktadır. Felsefî problemler gündelik dildeki bazı ifadelerin 
karmaşıklıklarından kaynaklanmaktadır. Bütün bu anlam karışıklıklarını 
gidermenin yolu ise dilin işleyişini çözümleyerek, açık ve net anlamlı 
sözcüklerden oluşan ve bütün dillere uygulanabilecek yapay bir dil 
kurmaktır.9 Bu dil, matematiksel sistemle aynı yapıda olan mantıktır.10 
Felsefenin görevi sadece bu yapıdaki bir dile dayalı analiz yapmaktır.  

Ancak 20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren ideal dil üzerine yapılan 
felsefelerin etkisinin azaldığını görmekteyiz. Wittgenstein’ın ikinci dönem 
çalışmaları, Mantıkçı Paradigmanın dilin fonksiyonunu sadece kognitif 
önermelerle sınırlandıran düşüncesinin tutarsızlığını ve sadece olguları 
temsil eden mantıksal bir dilin tek başına yetersizliğini ortaya koymuştur.11 
Wittgenstein’dan etkilenen birçok dil filozofunun da, ideal dilin 
elverişliliğine olan inancı azalmıştır. Matematiksel mantık çalışmaları, 1940’lı 

                                                            
4  Demir, Sosyal Bir Fenomen Olarak Dilin Belirsizliği, 69. 
5  Ömer Naci Soykan, Felsefe ve Dil, 2. baskı, (İstanbul: MVT Yayıncılık, 2006), 51. 
6  Zeki Özcan.  Viyana Çevresi Üzerine. (Ankara: Birleşik Yayınevi) 43.   
7  Atakan Altınörs, Anlam, Doğrulama ve Edimsellik, (İstanbul: Alfa Yayınları, 2001), 

17. 
8  Jean Gerard Rossi, Analitik Felsefe, trc. Atakan Altınörs (İstanbul: Paradigma 

Yayınları, 2001), 47; Erkut Sezgin, Wittgenstein’ın Ardından Beden ve Zihin 
Hareketleri, (İstanbul: Cem Yayınevi, 2002), 10; Ferhat Akdemir, Alvin Plantinga ve 
Analitik Din felsefesi, (Ankara: Elis Yayınları, 2007), 23.  

9  Ludwig Wittgenstein, Tractatus Logico-Philosophicus, trc. Oruç Aruoba (İstanbul: 
Yapı Kredi Yayınları, 2001), 3.323 ,3.324, 3.325; Özcan, Dil Felsefesi I, (İstanbul: 
Sentez Yayınları,  2014), 25. 

10  Hans Hahn, Gereksiz Entiteler (Viyana Çevresi Üzerine İçerisinde- Ockhamlı Usturası) , 
trc, Zeki Özcan, (Ankara: Birleşik Yayınevi) 161; Oswald Hanfling, Philosophy and 
Ordinary Language, (Routledge, 2001), 152. 

11  Özcan, Dil Felsefesi III, (Bursa: Sentez Yayıncılık, 2018),  50. 



İdeal Din Dilinin İmkânsızlığı ▪ 233 

 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 28 (2019/1) 

 

yıllarda yaşanan bu dönüşüm sonucunda yerini gündelik dil çalışmalarına 
bırakmıştır.12 

Gündelik Dil Paradigması filozofları, dilin alanının daraltılmasına karşı 
çıkmışlar ve bütün dillerdeki ifadelerin zenginliğini ve çeşitliliğini dikkate 
almışlardır. Dillerin felsefÎ analizinin önemine vurgu yapmışlardır. Bu 
filozoflara göre, mantık aracılığıyla formel bir dil kurma çalışmaları 
boşunadır.13 Gündelik dildeki birtakım unsurları eleyerek dili kusursuz 
kılmaya çalışmak imkânsızdır. Dil, sabit bir formel yapı içine 
hapsedilemeyecek ve hiçbir biçimsel yapıya sığdırılamayacak kadar çeşitli ve 
zengin bir yapıdır. Çünkü dil, yaşam biçimlerinin sonsuz çeşitliliğini ve 
zenginliğini temsil etmektedir.14 

Gündelik Dil Filozoflarına göre bütün diller kendi otantik yapısı ve işleyiş 
biçimi içinde değerlendirilmelidir. Sabit, durağan dil anlayışı terkedilmeli, 
bunun yerine değişen, gelişen ve yenilenen bir obje dili anlayışı tesis 
edilmelidir.15 Dil belli bir toplumun dilidir ve o toplumun kültürel 
unsurlarından bağımsız değildir. Ve bu yapısıyla, diğer toplumların 
dilleriyle hem ortak hem de farklı öğeler içermektedir. Bu sebeple tek bir 
mantık dili yerine, dillerin ve kullanımların çokluğu görüşü kabul 
edilmelidir.16 

Biçimsel bir dil, sadece olgulara ilişkin ifadelerin analiziyle 
ilgilenmektedir. Oysa dilsel ifadeler çok çeşitli ve farklıdır. Matematiksel bir 
dil tek başına bu çeşitliliği ifade edemez. Gündelik dilimiz ise bu çeşitliliği 
ifade edebilecek kapasitededir.17 Çünkü gündelik dil ile olguların zenginliği 
ve çeşitliliği arasında sıkı bir ilişki vardır.18 Gündelik dil de lengüistik 
toplumun dili dairesinde, kullanım koşulları ve söylem tarzlarının somut 
çeşitliliği ve zenginliği içinde ele alınmalıdır.19 

Bize doğru anlamı veren şey, dil üzerine yapılan mantıksal ve 
matematiksel çalışmalar değil, gerçek üzerine yapılan reel betimlemelerdir.20 
Hiçbir cümle, ait olduğu toplumdaki kullanım şartlarından bağımsız biçimde 

                                                            
12  Wittgenstein, Felsefi Soruşturmalar, trc. Deniz Kanıt, (İstanbul: Küyerel 

Yayınları,2000), 120; Özcan, Dil Felsefesi II, (İstanbul, Sentez Yayınları,2016), 17. 
13  Özcan, Dil Felsefesi II, 25. 
14  Altınörs, Anlam, Doğrulama ve Edimsellik, 5; Ahmet Cevizci, Felsefe Tarihi, (İstanbul: 

Say Yayınları, 2010), 968.  
15  Özcan, Dil Felsefesi1, 8,24.  
16  Sezgin, Wittgenstein’ın Ardından Beden ve Zihin Hareketleri,  47; Latif Tokat, Din 

felsefesi Yazıları, (Ankara: Elis Yayınları, 2015), 45. 
17  Özcan, Dil Felsefesi III, 49.  
18  Altınörs, Anlam, Doğrulama ve Edimsellik,5; Cevizci, Felsefe Tarihi, 968.  
19  Özcan, Dil Felsefesi I, 30. 
20  Özcan, Dil Felsefesi I, 9. 



234 ▪ Hasan Er 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 28 (2019/1) 

 

değerlendirilmemelidir. Çünkü anlam, dilin tarihsel arka planında yer 
almaktadır.21 Bu sebeple, önermelerin anlamı sadece dilsel unsurların 
semantik ve sentaktik dizilişinde aranmamalıdır. Bunun yanında, konuşanın 
içinde bulunduğu dil dışı unsurlar da dikkate alınmalıdır.22 Çünkü anlam, 
konuşmanın içinde şekillendiği yaşam formları ve kullanım biçimleri 
çerçevesinde oluşur.23 Gündelik Dil Paradigmasına göre dil, tek bir açıklama 
biçimine indirgenmemelidir; çünkü dilin çok karmaşık bir yapısı vardır ve 
uylaşımsal bir araçtır. Kullanım koşullarının sınırsız çeşitliği çerçevesinde 
yapılmayan dilsel bir çalışma, anlam karışıklıklarına sebep olacaktır. 

Dil üzerine yapılan bütün bu çalışmalar sonucunda oluşan dil anlayışları 
ve dil anlayışlarında gerçekleşen her türlü dönüşüm, din dili çalışmalarının 
şekillenmesinde de belirleyici olmuştur. Din dili çalışmaları gözden 
geçirildiğinde, ideal dil anlayışından gündelik dile doğru gerçekleşen 
dönüşümün, din diline bakış açılarında da yaşandığını görmekteyiz. 
Mantıkçı Paradigmanın dil anlayışından ve ideal dil çalışmalarından 
etkilenen bazı din dili araştırmacıları, Din felsefesi problemlerinin ele 
alınmasında ortak bir dil arayışına girmişler ya da dinî metinlerde kullanılan 
dil ya da dilsel özellikleri ideal bir yapı olarak görme eğilimi göstermişlerdir. 

Aslında “ideal din dili” kavramını kullanarak, kendi sembolleri olan 
mantıksal forma sahip bir dil kurma gayretini kastetmemekteyiz. 
Kastettiğimiz şey, dinî metindeki dile ve dilsel kullanımlara genelgeçer bir 
anlam yükleyerek, dilin kendi lengüistik ve özel şartlarının ihmal edilmesi 
sorunudur. Din dili çalışmaları, kutsal metinlerdeki ifadelerin, Din 
felsefesinin daha önceden belirlenmiş problemleriyle ilişkilendirilerek analiz 
edilmeleri şeklinde gerçekleşmiştir. Diğer bir ifadeyle din dili çalışmaları, 
Din felsefesinin problemlerini çözme sürecinde, kutsal metinlerdeki o 
problemle ilişkili görünen ifadelerin alınıp, sorunu temellendirmek için ya da 
sorunun çözümüne bir kanıt olarak kullanılması biçiminde 
gerçekleştirilmiştir. Ancak bu yapılan şey, kutsal metinlerden problematik 
üretmek değil, daha önceden belirlenmiş problemleri kutsal metinlere tasdik 
ettirmektir. Din dili diye yapılan çalışmaların ortak özelliği budur. 

Yapılan din dili çalışmalarını “ideal din dili” olarak tanımlamamızın bir 
diğer sebebi de, bu çalışmalarda genelgeçer bir anlamlılık ölçütü, genelgeçer 
bir kriter aranmasıdır. Bu dil anlayışlarına göre, dilsel bir kullanımın anlamlı 
olabilmesinin tek şartı o kullanımın doğru olmasıdır. Başka bir ifadeyle, bir 
konuşmanın anlamlı olmasının ölçütü o ifadenin doğrulanabilirlik 

                                                            
21  Doğan Özlem; Günümüzde Felsefe Disiplinleri, (İstanbul: İnkılap Kitapevi, 2001), 

523. 
22  Özcan, Dil Felsefesi II, 26. 
23  Wittgenstein, Felsefi Soruşturmalar, 23; İbrahim Bor, Analitik Dil Felsefesinde Dil, 

Düşünce ve Anlam, (Ankara: Elis Yayınları, 2014), 87. 



İdeal Din Dilinin İmkânsızlığı ▪ 235 

 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 28 (2019/1) 

 

ölçütleriyle uyumlu olmasıdır. Bir ifade, olgu durumunu doğru biçimde 
yansıtıyorsa anlamlı, aksi durumda ise anlamsızıdır. Geleneksel dil 
anlayışları ve Mantıkçı Paradigma filozofları tarafından savunulan bu 
anlayış, gündelik dildeki doğrulanamayan ama anlamlı olan birçok dilsel 
kullanımı görmezden gelmiştir. Oysa gündelik dilde olgusal karşılığı 
olmamasına rağmen anlamlı olan birçok konuşma biçimi vardır. Austin bu 
dilsel alanı Söz Edimleri olarak adlandırmıştır. Austin’e göre anlam 
sorunlarının kaynağı,  bu konuşma biçimlerinin ihmal edilmesidir.24 

Konuşurken mevcut dilin imkânlarını kullanmak yerine yeni bir anlam 
kriteri üretmeye girişmek, anlamın muhataba sağlıklı bir biçimde ulaşmasını 
engelleyecektir. Mantığa dayalı bir dil anlayışı, konuşanın ve dilin içinde 
bulunduğu şartları dikkate almayan bir anlam anlayışını kabul etmek 
olacaktır. Oysa anlamı belirleyen öncelikli unsur, konuşanın ve dilin içinde 
bulunduğu dil dışı şartlardır.25 Anlam araştırmasında yapılması gereken şey 
dilin altında mantıksal bir yapı aramak değil, dilin kullanılış biçimine ve 
kullanıldığı bağlama bakmaktır.26 Anlam, cümlenin olguyla ya da tecrübeyle 
olan mantıksal uyuşmasında aranmamalıdır. Anlam cümlenin kullanım 
koşullarında ve icra ettiği fonksiyondadır.27 

Bütün diller için geçerli ideal bir mantıksal form ya da anlam kriteri 
olmadığı için, dinî metinlerin de dayandığı böyle bir genel geçer kriter 
yoktur. Buna bağlı olarak, diğer konuşma türleri gibi din dili için de başka 
mantıksal yapı ya da statü aramak veya din dilini ideal dilsel bir form gibi 
görmek yanlıştır. Dinî metinler başka bir konuşma türüne indirgenmelidir.28 
Bütün metinler gibi dinî metinler de kendi toplumunun gündelik dil 
pratikleri çerçevesinde anlaşılmalıdır. Metnin bağlı olduğu gündelik dil 
kullanımlarında yer almayan bir kavramlaştırma ya da terim üretme 
durumunda mesajın önü tıkanmış olur. Aynı şekilde, dinî metinde yer alan 
bir ifade ya da kullanılan retorik türleri idealleştirilerek evrensel bir dilsel 
forma dönüştürülmemelidir.  Buna bağlı olarak, dinî metinlerde kullanılan 
bazı sözcüklerle bu sözcüklerin işaret ettikleri anlamlar arasında her zaman 
nesnel bir uyuşma aranmamalıdır.29 Zaten bu uyuşma, dinî metinlerin ortaya 
çıktığı toplumun gündelik dil pratiklerinde önceden sağlanmıştır ve 
muhataplar bu uyuşmaya vâkıftırlar. Bu sebeple de diyalog anında bir anlam 
kargaşası yaşanmamaktadır. Sözcelenen cümle, mevcut gündelik dil 

                                                            
24  Daniel Vanderveken - Susumu Kubo (edition), Essays in Speech Act Theory, (John 

Benjamins Publishing Company, 2001), 3; Jerrold M. Sadock, Toward a Linguistic 
Theory of Speech Acts, (Academic Press, 1974), 8. 

25  Tokat, Din felsefesi Yazıları, 107. 
26  Turan Koç, Din Dili, 2. baskı (İstanbul: İz Yayınları, 1998), 249. 
27  Koç, Din Dili, 169. 
28  Koç, Din Dili, 261. 
29  Koç, Din Dili, 273. 



236 ▪ Hasan Er 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 28 (2019/1) 

 

kullanımı dışında başka bir mantıksal yapıya göre ya da doğrulama kriteri 
çerçevesinde anlaşıldığında ise anlam sorunlarının ortaya çıkması 
kaçınılmazdır. 

Din dili kendi kendine yeten, gündelik dil kullanımlarından bağımsız özel 
bir dil değildir; kendi döneminde kullanılan mevcut dilin kategori ve 
ifadelerinden ve kavramlarından faydalanan bir dildir.30 Sınırsız sayıda 
söylem biçimleri vardır.31 Kutsal metinler okunurken yapılması gereken de, 
metni başka bir söylemin mantığına indirgemeden, metnin bağlı olduğu 
dilsel form dairesinde hareket etmektir.32 Çünkü dinî metinler yeni bir dil 
kurgulamamış, olan dili kullanmışlardır. Bunu yaparken de dilin olağan 
kullanımının dışına çıkmamışlardır. Dinî metinlerin kendilerine özel dilleri 
yoktur. Dinî metinler anlaşılır olabilmek için mevcut dilin sınırları içinde 
hareket etmişlerdir. Çünkü muhatap kitlenin genel dil kullanımına bağlı 
olmayan bir söylem, muhataplarca anlaşılamayacaktır. 

Dinî metinleri anlama çabalarında sıkça karşılaşılan sorunlardan biri, 
metinde kapalı anlamlı kelimelerin yer almasıdır. Bu sorun üç büyük dinîn 
kutsal kitapları için de geçerlidir. Oysa metnin anlaşılabilir olması için kapalı 
anlamlı bir ifade olmaması gerekmektedir. Kapalı anlamlı kelimelerle ilgili 
tartışmalarının yaşanmasının sebebi, dinî metinlerin anlamı net olmayan 
kelimeler kullanması değildir. Bunun sebebi, metnin oluştuğu dönemdeki 
gündelik dilde basit anlamlı olan bir kelimenin, metnin oluştuğu 
konjonktürden uzaklaşıldıkça bağlamının ve referansının belirsizleşmesidir. 
Bu durumu aşmak için, ifadenin, kullanıldığı dönemdeki gündelik dilde ne 
anlamda ve hangi fonksiyonu icra etmek için kullanıldığını tespit etmek 
gerekmektedir. 

Dinî metinlerde anlatılan bazı tarihsel olayların tutarsız hattâ saçma 
olarak anlaşılmasının sebebi de mevcut gündelik dil kullanımlarından 
uzaklaşılmasıdır. Dinî metinler, en açık hâliyle gündelik dili kullanırlar. 
Bugünün dil alışkanlıkları çerçevesinde değerlendirilen bir anlatı anlamsız 
gelebilir. Ancak önemli olan, bu anlatının metnin şekillendiği dönemde 
muhataplarca nasıl anlaşıldığıdır. Bu sebeple dinî metinlerdeki bazı anlatı, 
ifade ve dilsel kullanımları anlamaya çalışırken, bu unsurların şimdiki 

                                                            
30  Koç, Din Dili, 264. 
31  Andreas H. Jucker - Irma Taavitsainen, (ed), Speech Acts in the History of English, 

(John Benjamins Publishing Company, 2008), 9; Altınörs,  Analitik Felsefe (Der), 
(İstanbul: Say Yayınları, 2008), 106-107. 

32  Koç, Din Dili, 249. 



İdeal Din Dilinin İmkânsızlığı ▪ 237 

 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 28 (2019/1) 

 

anlamlarına değil, kullanıldıkları dönemdeki gündelik anlamlarına bakmak 
gerekmektedir.33 

Bütün dinî metinler için geçerli ideal bir dilin varlığını kabul ettiğimizde 
ya da dinî metnin kullandığı dili idealleştirdiğimizde, anlamsal sorunların 
yaşanmamış olması gerekirdi. Dinî metinlerle ilgili bir anlam belirsizliği 
yaşandığında, kesin doğruyu temsil eden ideal dil çerçevesinde bir çalışma 
yapmak yeterli olurdu. Yani metin, üretilen ideal dil çerçevesinde 
okunduğunda hiçbir ifadenin anlamının kapalı kalmaması gerekirdi. Aynı 
şekilde hiçbir tarihsel anlatının, modern zamanlardan bakıldığında tutarsız 
ya da anlamsız gözükmemesi gerekirdi. Oysa durum hiç de öyle değildir. 
Dinî metinlerle ilgili okumalarda, sürekli anlam kargaşası yaşanmaktadır. 
Bunun sebebi ise bu sorunları nihayete erdirecek ideal bir mantıksal din 
diline sahip olmayışımızdır. Aksine, asıl anlam karışıklıkları, din dilini bütün 
dönemler için geçerli bir dil olarak kabul ettiğimizde başlamaktadır. Bu 
noktada başvurulması gereken kaynak bir mantık dili değil, metnin ait 
olduğu gündelik dildir. 

Kutsal metinlerin dönemin gündelik diline bağımlı olduklarını ifade 
ederken, gündelik dilde herhangi bir değişiklik yapılamayacağını anlatmaya 
çalışıyor değiliz. Dinî metinler gündelik dile bağlı kalmakla beraber gerekli 
yerlerde birtakım değişiklikler de yapabilirler. Bu durum gündelik dildeki 
bazı kelimeleri yeniden tanımlama ve teolojik bir üst dile dönüştürme 
biçiminde gerçekleşir. Aslında bu durum sadece dinî metinler için de geçerli 
değildir. Dil dinamik bir yapıya sahiptir. Bazı kelimelerin anlamları zamanla 
birtakım değişikliklere uğramakta ve bu durum Gündelik Dil Paradigması 
tarafından yadırganmamaktadır. Aksine Gündelik Dil Paradigması, dili sabit 
kılmaya çalışan dil felsefelerinin karşısında yer almaktadır. Dil, dinamik 
yapısı sayesinde, din dışı bağlamlarda kullanılan ifadelerin, dinî ifadeler için 
de kullanılmalarına izin vermektedir. Gündelik dilde yer alan bir ifade, başka 
bir bağlam çerçevesinde de kullanılabilmekte, hattâ zamanla bu bağlamda 
elde ettiği anlam eski anlamının önüne geçebilmektedir. Yani kutsal metinler, 
dinî olmayan kavram ve terimleri kullanırken onlara yeni anlamlar da 
verebilirler, ancak bu; gizli, metafizik, özel bir anlamlandırma değil, gündelik 
dil pratikleri içerisinde anlaşılabilecek bir dönüştürmedir.34  Kutsal metinler 
gündelik dilin ifadelerini, kendi bağlamı içerisinde yeni bir dinî olgu 
durumunu, normu ya da değeri anlatmak için kullanmışlardır. Sonuç olarak, 

                                                            
33  Ayşe Eziler Kıran, Dilbilim, Anlambilim Ve Edimbilim, (Ankara-Turkey: Turkish 

Studies-International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or 
Turkic Volume 9/6 Spring 2014), 726. 

34  Koç, Din Dili, 172. 



238 ▪ Hasan Er 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 28 (2019/1) 

 

gündelik dilin ifadeleri Tanrısal mesajın oluşturulmasında vazgeçilmez bir 
araç türü olmaktadır.35 

Kutsal metinler, ampirik olarak deneyimlenemeyen durumlardan, 
örneğin gayb âleminden söz ederken, önerme içeriğinin anlaşılması için 
zorunlu olarak analojiler ya da metaforlar kullanmışlardır. Kutsal metinler 
bunu yaparken bile gündelik dilin çağrışımlarını, imgelerini ve betimlerini 
kullanmışlardır. Diğer bir ifadeyle, kutsal metinlerdeki gayb âlemiyle ilgili 
ifade ve tasvirlere bakıldığında, bu ifadelerin tamamının muhataplarca 
bilinen ve kullanılan günlük, olağan ifadeler olduğu görülmektedir. Gayb 
âlemine ait gündelik olmayan hakikatler, gündelik dilin ifadeleri kullanılarak 
anlatılmıştır. 

“İdeal din dili” ya da “bütün dinî metinler için genelgeçer dilsel bir kriter 
arama” ifadeleriyle eleştirdiğimiz şeyin, dili kendi tarihsel şartlarından 
uzaklaştırarak, onu değişmez, evrensel bir yapı olarak algılamak olduğundan 
bahsetmiştik. Şimdi tezimizin daha iyi anlaşılabilmesi için Kur'n’dan bazı 
örnekler vermek istiyoruz. 

Kur’ân dili hakkında yapılan birçok çalışmada Kur’ân’ın sözlü bir metin 
olduğundan bahsedilmektedir. Kur’ân; tarihsel, sosyal, kültürel yapının 
zorunlu sonucu olarak, sözlü bir mesajdır. İdeal din dili anlayışı ise, Kur’ân 
sözceleri üzerindeki dönüştürücü etkisiyle, kültür bağımlı sözlü bir dili 
kültür üstü yazılı bir dile dönüştürmüş ve bütün sözlü kültürleri aynı 
ölçütler içerisinde homojen ve biçimsel bir dil haline getirmiştir. Bu anlayışın 
etkisiyle, sözlü ifade biçiminin en uygun yöntem olduğu için Kur’ân’da yer 
aldığına dair açıklamalar yapılmıştır.36 Bu çalışmaların bir kısmında sözlü 
kültür, evrensel bir tanımlama ile idealleştirilmiş ve bütün sözlü kültürlerin 
aynı değer ve zenginliği taşıdığı izlenimi verilmiştir. Oysa bütün kutsal 
metinler gibi Kur’ân da, kendi tarihsel koşullarının etkisiyle oluşan bir ifade 
olma özelliğini kaybedemez. Kur’ân sözlü ifade biçimini, en doğru yöntem 
olduğu için değil, toplumda yer alan bir ifade biçimi olduğu için 
kullanmıştır. Sonuç olarak Kur’ân, gündelik dilin sentaksına ve kültürel 
tasavvurlara bağlılığını kaybedemez. Kur’ân’ın sözlü ifade biçimini 
kullandığı gerçeğinden yola çıkarak, sözlü kültüre ayrı bir değer atfetmek ya 
da onu ideal bir dilsel kullanım olarak değerlendirmek, metni gündelik dilde 
karşılık geldiği anlam çerçevesinden uzaklaştırmak olacaktır. 

İdeal dil biçiminin kabul edilmesinin olumsuz bir başka sonucu da şudur. 
Dilimizdeki ampirik sözceler ifade etmeye yarayan önermelerle Kur’ân’daki 
önermeler arasında ortak bir nokta bulma çabası oluşmuştur. Bunun 

                                                            
35  William T. Blackstone, Dinsel Bilgi Sorunu/Felsefi Çözümlemelerin Dinsel Bilgi 

Sorununa Etkileri, trc. Tuncay İmamoğlu (İstanbul: Ataç Yayınları, 2015), 138. 
36  Bkz. Süleyman Gezer, Sözlü Kültürden Yazılı Kültüre Kur’ân, (Ankara: Ankara 

Okulu Yayınları, 2008) 



İdeal Din Dilinin İmkânsızlığı ▪ 239 

 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 28 (2019/1) 

 

sonucunda Kur’ân’daki birtakım ayetlerin modern bilimin bazı keşiflerine 
işaret ettiği tezi ortaya çıkmıştır. Bu anlayış neticesinde, evrendeki ampirik 
olgularla ilgili bazı kevnî ayetlerin, birtakım bilim alanlarına, araştırma ve 
araştırmayı sonuçlandırma konusunda ilhamlarda bulundukları kabul 
edilmektedir.37 Bu tür yaklaşımların nedeni, bilimle din arasında var olan 
gerilimi ortadan kaldırmak ve kutsal metnin modern bilim tarafından 
yalanlanmasının önüne geçmektir. Bize göre ise bu tutum yanlıştır. Çünkü 
bu yaklaşım, söz konusu ayetleri dönemin popüler bilim diline 
indirgemektedir. Herhangi bir ayetin modern çağların popüler bilim diline 
indirgenerek gündelik anlamından koparılması ve dönemin bilim diline 
indirgenmesi bir yanılgıdır. Kur’ân’ın gündelik dile bağlı kaldığı gerçeği 
dikkate alındığında ise, bilimsel olarak nitelenen ayetlerin çok daha başka 
anlamlar taşıdığı ortaya çıkmaktadır.38 

Kur’ân’da geçen ve bilimsel olarak nitelenen ayetler iki şekilde 
anlaşılmalıdır. Bu ayetler, ya dönemin bilinen tabiat tasavvurunu 
yansıtmaktadır ki Allah bu ayetlerle genelde kudretini, nimetini ve hikmetini 
göstererek muhatabı kendine imana yönlendirmeyi hedeflemektedir. Ya da 
bu tür ayetler, insanların açıklayamadıkları bazı doğa olaylarını örnek 
vererek, muhatapta kozmik yapıya karşı bir hayranlık uyandırarak, Allah’ın 
yüceliğine inandırmayı amaçlamaktadır. Tatlı su ile tuzlu suyun (ayetteki 
şekliyle ‘acı su’) birbirine karışmamasını Allah’ın büyüklüğüne delil olarak 
gösteren ayet39 birinci duruma örnektir. İkinci açıklamaya örnek olarak da, 
gemilerin denizde yüzmelerini Allah’ın bir nimeti olarak gösteren ayet 
verilebilir.40 Gemilerin suda yüzebilmesi, suyun kaldırma kuvvetini bilen 
toplumlarda sıradan bir tabiat olayı olarak görülebilir. Ancak bu durum, 
suyun kaldırma kuvvetinden haberi olamayan Araplar için gizemli bir tabiat 
olayıdır. Antik çağlarda yaşayan bazı toplumların gemilere kutsiyet 
atfetmeleri de aynı sebepten olsa gerektir. 

Kur’ân ayetlerinin gündelik kullanımlarından uzaklaştırılarak modern 
bilimin biçimsel diline indirgendiğine dair verilebilecek başka bir örnek de 
Kıssalardır. Kıssalar, bazı araştırmacılar tarafından sıradan tarihî olaylar gibi 
görülmekte, kıssaların nerede ve ne zaman gerçekleştiğine dair tespitler 
yapılmakta ya da anlatılan olaylar sebep-sonuç silsilesi içerisinde ortaya 
konmaktadır. Başka bir ifadeyle bu anlayış, kıssaları kendi anlam 
dünyasından çıkararak modern tarih biliminin diline indirgemektedir. Bu 
yaklaşımın çok ciddi bir sonucu vardır. Kimi kıssalar birbirinin tekrarıdır ve 
bazen de bir ve aynı kıssa farklı öyküler içermektedir. Bu durumda, 

                                                            
37  Mustafa Öztürk, Meal Kültürümüz, (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2011), 1.  
38  Öztürk, Meal Kültürümüz, 63; Gezer, Kur’ân’ın Bilimsel Yorumu (Bir Zihniyet Tahlili), 

(Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2009), 44. 
39  Furkan, 25/53; Rahman, 55/19, 20.   
40  Bakara, 2/164.  



240 ▪ Hasan Er 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 28 (2019/1) 

 

istemeden de olsa, kıssalarda çelişkiler ve tutarsızlıklar görme gibi bir sonuç 
ortaya çıkmaktadır. Dolayısıyla kıssaların fonksiyonelliği hakkında şüpheler 
uyanmaktadır. Kur’ân’ın indiği toplumun gündelik dil pratikleri dikkate 
alındığında ise bu tür değerlendirmelerin bir yanılgıdan ibaret oldukları 
ortaya çıkmaktadır. Kıssalarda ne çelişki, ne tutarsızlık ne de yetersizlik 
vardır. Çünkü, muhataplar hangi olgunun referans olarak kullanıldığına ve 
neyin ima edildiğine dair kesin bilgiye sahiptirler. Bu sebeple, söz konusu 
ayetleri dinleyen ilk muhataplar bu tür eleştirel tepkiler vermemişlerdir. 

Kıssalarla anlatım Kur’ân’da çok önemli bir yer tutar. Diğer söz 
sanatlarının yanında, geçmiş olaylarla ilgili ifadeler kullanılarak, mesajın en 
etkili biçimde anlatılması hedeflenmiştir.  Çünkü kıssa anlatımı, toplumun 
yaygın anlatım biçimidir. Ancak yine de kıssa anlatımı, ideal bir dilsel 
kullanım biçimi olarak görülmemelidir.  Kur’ân, kıssalarla anlatma yolunu 
tercih ederken, bütün sözlü kültürlerde hâkim bir tekniği kullanmıştır. Yani 
Kur’ân, olabilecek en etkili anlatım biçimi olduğu için değil, dönemin yaygın 
anlatım biçimi olduğu için kıssalara başvurmuştur.      

  Bizce günümüz insanının kıssaları değerlendirirken problematik 
gördüğü; kıssalardaki tekrarlar, aynı kıssanın farklı yerlerde farklı şekillerde 
anlatılması gibi hususlar, gerçekte Kur’ân’ın indiği toplum için problem 
değildir.  Üstelik Kur’ân 23 yıl içerisinde farklı zamanlarda farklı 
muhataplara kıssalar aracılığıyla ulaşırken, sözün o andaki etkisini dikkate 
almıştır. Dolayısıyla, muhatapların değişmesi; kıssaların içeriğini, yer ve 
zamanını, hattâ sunuluş biçimlerini değiştirmiştir ve bunda da bir çelişki 
yoktur. Kıssalarda adı geçen peygamberlerin tamamının muhatap toplum 
tarafından tanınan ve bilinen peygamberler olması da tesadüf değildir.41 
Kur’ân’da, muhataplarca tanınmayan, onların geçmiş anlatılarında yer 
almayan ya da başka kültürlere ait peygamberlerin hayatından örnek 
verilmesi, mesajın muhataba ulaşmasını imkânsızlaştıracaktır. Toplumun 
geçmiş algısı da gündelik dilin bir parçasıdır. Buna bağlı olarak, kıssaların 
anlamlarının araştırılması sürecinde yapılması gereken şey, bu anlatıların 
olgusal olanla uyumunu ortaya koymak ya da kıssaları günümüz tarih 
biliminin doğruluk kriterleri çerçevesinde değerlendirmek değildir. 
Kıssaların anlamı, bunları kullanan insanların gündelik hayatlarında 
oynadıkları rol ve fonksiyonlarında aranmalıdır.42 

Çalışmamızın sonucunu şu iki önemli tespitle ortaya koyabiliriz. 
Bunlardan ilki, kutsal metinlerin kendilerine özel bir dil kullanmadıkları ve 
geldiği toplumun gündelik diline bağlı kaldıklarıdır. Birinci tespitimizin 
doğal sonucu olan diğer tespitimiz ise, kutsal metinlerin kullandıkları dilin 

                                                            
41  Mehmet Azimli, Cahiliyye’yi Farklı Okumak, (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 

2015), 75; Gezer, Kur’ân’ın Bilimsel Yorumu, 130. 
42  Koç, Din Dili, 131. 



İdeal Din Dilinin İmkânsızlığı ▪ 241 

 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 28 (2019/1) 

 

ve dilsel unsurların, ideal bir dil formuna dönüştürülmemesi gerektiğidir. 
Diğer bir ifadeyle, bütün kutsal metinler için geçerli ideal bir dilsel kriter 
aramak boşunadır. Genel anlamda bütün kutsal metinler ve özel anlamda 
Kur’ân, hitap ederken muhatabın aşina olduğu gündelik dili kullanmışlardır. 
Mesajın iletilmesinde ve kendine özgü bir üst dil oluşturulmasında, gündelik 
birtakım kullanımları, mesajına uygun biçimde dönüştürürler. Kur’ân bir üst 
dil oluştururken bile, bunu yine gündelik dilden seçtiği kelimelerle 
yapmıştır. Bu sebeple, kutsal metinleri anlama çalışmalarında, hitap edilen 
toplumun gündelik diliyle ilgili her türlü ifade biçimi dikkate alınmalıdır. 
Özetle söyleyecek olursak; kutsal metinlerin anlamı, dönemin yaygın 
kullanım biçimlerinde yani gündelik dil kullanımlarında aranmalıdır. 

 

Kaynaklar 

Akdemir, Ferhat. Alvin Plantinga ve Analitik Din felsefesi. Ankara: Elis 
Yayınları, 2007. 

Altınörs, Atakan. Anlam, Doğrulama ve Edimsellik. İstanbul: Alfa Yayınları, 
2001. 

Altınörs, Atakan, Analitik Felsefe (Der). İstanbul: Say Yayınları, 2008. 

Azimli, Mehmet. Cahiliyye’yi Farklı Okumak. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 
2015. 

Blackstone, William T. Dinsel Bilgi Sorunu/Felsefi Çözümlemelerin Dinsel Bilgi 
Sorununa Etkileri. Trc. Tuncay İmamoğlu. İstanbul: Ataç Yayınları, 2015.  

Bor, İbrahim. Analitik Dil Felsefesinde Dil, Düşünce ve Anlam. 2. baskı. Ankara: 
Elis Yayınları, 2014. 

Cevizci, Ahmet. Felsefe Tarihi. İstanbul: Say Yayınları, 2010.  

Demir, Gökhan Yavuz. Sosyal Bir Fenomen Olarak Dilin Belirsizliği. İstanbul: 
Paradigma Yayınları, 2007.  

Gezer, Süleyman. Sözlü Kültürden Yazılı Kültüre Kur’ân. Ankara: Ankara 
Okulu Yayınları, 2008. 

Gezer, Süleyman. Kur’ân’ın Bilimsel Yorumu (Bir Zihniyet Tahlili). Ankara: 
Ankara Okulu Yayınları, 2009. 

Hahn, Hans. Gereksiz Entiteler (Ockhamlı Usturası). Trc, Zeki Özcan. (Ankara: 
Birleşik Yayınevi, ts.) 

Hanfling, Oswald. Philosophy and Ordinary Language. London-New York 
Routledge, 2001. 

Jucker, Andreas H. - Taavitsainen, Irma (Edited). Speech Acts in the History of 
English. John Benjamins Publishing Company, 2008. 

Koç, Turan. Din Dili. 2. baskı. İstanbul: İz Yayıncılık, 1998. 



242 ▪ Hasan Er 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 28 (2019/1) 

 

Özlem, Doğan. Günümüzde Felsefe Disiplinleri. İstanbul: İnkılap Kitapevi, 
2001. 

Özcan, Zeki. Dil Felsefesi I. İstanbul: Sentez Yayınları, 2014. 

Özcan, Zeki. Dil FelsefesiII. İstanbul: Sentez Yayınları, 2016. 

Özcan, Zeki. Dil Felsefesi III. Bursa: Sentez Yayıncılık, 2018. 

Özcan, Zeki. Viyana Çevresi Üzerine. Ankara: Birleşik Dağıtım Kitapevi, 2012 

Öztürk, Mustafa. Meal Kültürümüz. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2011. 

Rossi, Jean Gerard. Analitik Felsefe.  Trc. Atakan Altınörs. İstanbul: Paradigma 
Yayınları, 2001. 

Sadock, Jerrold M. Toward a Linguistic Theory of Speech Acts. New York: 
Academic Press, 1974. 

Sezgin, Erkut. Wittgenstein’ın Ardından Beden ve Zihin Hareketleri. İstanbul: 
Cem Yayınevi, 2002.  

Soykan, Ömer Naci. Felsefe ve Dil. 2. baskı. İstanbul: MVT Yayıncılık, 2006 . 

Tokat, Latif. Din Felsefesi Yazıları. Ankara: Elis Yayınları, 2015. 

Vanderveken, Daniel - Kubo, Susumu (Edition).  Essays in Speech Act Theory. 
John Benjamins Publishing Company, 2001. 

Wittgenstein, Ludwig. Tractatus Logico-Philosophicus. Trc. Oruç Aruoba. 
İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2001. 

Wittgenstein, Ludwig. Felsefi Soruşturmalar. Trc. Deniz Kanıt. İstanbul:  
Küyerel Yayınları, İstanbul, 2000. 

Kıran, Ayşe Eziler. “Dilbilim, Anlambilim ve Edimbilim”. Turkish Studies - 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or 
Turkic, 9/6 (Spring 2014): 719-729. 

 


	9- İDEAL DİN DİLİNİN İMKANSIZLIĞI

