
İslam Tetkikleri Dergisi
Journal of Islamic Review

İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review 13, 2 (2023): 863-886

DOI: 10.26650/iuitd.2023.1297037 Derleme / Review

Abdülkâdir-i Merâgî’nin Günümüze Ulaşamayan 
Eserleri

The Extant Unreached Works of Abd al-Qadir Maraghi to Our 
Time

Ubeydullah Sezikli1 , Seyid Muhammed Taki Hüseyni2 

1Doç. Dr., İstanbul Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, 
İstanbul, Türkiye
2Dr. Öğr. Üyesi, Cumhuriyet Üniversitesi, İlahiyat 
Fakültesi, Sivas, Türkiye

1Sorumlu yazar/Corresponding author:
Ubeydullah Sezikli (Doç. Dr.),  
İstanbul Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, İstanbul, 
Türkiye
E-posta: ubeydullahsezikli@hotmail.com

ORCID: U.S. 0000-0001-7312-6737;  
S.M.T.H. 0000-0003-2709-2315 

Başvuru/Submitted: 14.05.2023 
Revizyon Talebi/Revision Requested: 
11.08.2023 
Son Revizyon/Last Revision Received: 
19.08.2023 
Kabul/Accepted: 22.08.2023

Atıf/Citation: Sezikli, Ubeydullah, Hüseyni, 
Seyid Muhammed Taki. Abdülkâdir-i Merâgî’nin 
Günümüze Ulaşamayan Eserleri. İslam Tetkikleri 
Dergisi-Journal of Islamic Review 13/2, (Eylül 2023): 
863-886.
https://doi.org/10.26650/iuitd.2023.1297037 

This work is licensed under Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License

ÖZ
Tarih boyunca ilmî değeri yüksek birçok kıymetli kitap veya eser kaybolmuştur. 
Bunların bir kısmı da mûsikî ilmine aittir. Bu eserler bazen koleksiyonerlerin 
raflarında gizlenmiştir. Kütüphanelerde bulunan önemli eserler de savaşlar 
ve sair sebeplerle başka ülkelerin kütüphanelerine intikal ettirilmiş ve gün 
yüzüne çıkartılmamıştır. Tüm bunların sonucunda ilim dünyası özellikle bu 
tür tek nüsha olan eserlerden yararlanma imkânını kaybetmiştir. Kaybolan 
bazı eserlerin isimlerini, müelliflerinin elimizde bulunan diğer eserlerinden 
ya da eser kaybolmadan önce bu eserleri kullanan diğer müelliflerden 
öğrenmekteyiz. Kaybolan kitaplarla ilgili buralarda verilen bilgiler bize 
bu eserleri araştırma ve bilim dünyasını bu eserlerin varlığından haberdar 
etme fırsatını tanımaktadır. Bu makalede mûsikî nazariyatı açısından 
önemli eserler kaleme alan Abdülkâdir-i Merâgî’nin (ö. 838/1435) elimizde 
bulunan Câmi‘u’l-elhân, Makâsıdü’l-elhân ve Şerh-i Edvâr isimli eserlerinde, 
şu an elimizde olmayan Kenzü’l-elhân, Risâle der-Istıhâb-ı Gayr-i Ma‘hûd ve 
Kitâb-ı Lahniyye hakkında verilen bilgiler mukayeseli olarak ele alınmıştır. 
Bunlardan, Kenzü’l-elhân, Merâgî’nin kayıp eseri olarak bilinmekte fakat 
Risâle der Istıhâb-ı Gayr-i Ma‘hûd ve Kitâb-ı Lahniyye ilim dünyası tarafından 
bilinmemektedir. Makalede bu eserler hakkında bulunabilen tüm bilgiler 
müellifin diğer eserlerindeki bilgilerle birleştirilerek verilmiştir. 
Anahtar Kelimeler: Türk Mûsikîsi, Müzikoloji, Abdülkâdir-i Merâgî, 
Abdülkâdir-i Merâgî Eserleri, Kenzü’l-elhân

ABSTRACT
Some historically lost literature pertains to musical knowledge. Numerous 
such texts are no longer extant because private collectors sometimes stored 
significant original manuscripts on their shelves. In addition, texts were 
housed in libraries and transferred to overseas libraries during wars, never to 
be discovered again. Consequently, scientific disciplines could not benefit 
from such single-copy texts. We know the titles of some forgotten works 
through references to them in other works by their authors. We also know 
citations made to them before disappearance. We can utilize the information 
obtained about lost manuscripts from the extant literature to research such 
lost works and notify scholars about their existence. Abd al-Qadir Maraghi 

https://orcid.org/0000-0001-7312-6737

https://orcid.org/0000-0003-2709-2315



864 İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Abdülkâdir-i Merâgî’nin Günümüze Ulaşamayan Eserleri

wrote the most important extant texts on musical theory: for example, Câmi‘u’l-elhân (Jâmiʿ al-alḥân), Makâsidu’l-
elhân (Maqâṣid al-alḥân), and Şerh-i Edvâr (Sharh al-Adwâr, a commentary on Ṣafî al-Dîn al-Urmawî’s  Kitâb al-
Adwâr). These texts are still found in libraries and offer information about Maraghi’s lost works, including Kenzü’l-
elhân, Risâle der Istıhâb-ı Gayr-i Ma‘hûd, and Kitâb-ı Lahniyye. The present article attends comparatively to such 
information. Kenzü’l-elhân (Qanz al-alḥân) is known as a lost text attributed to Maraghi. However, the scientific 
community is not even aware of the existence of Maraghi’s other lost works, Risâle der Istıhâb-ı Gayr-i Ma‘hûd and 
Kitâb-ı Lahniyye. This paper combines all available information on these works with evidence obtained from other 
texts by Maraghi.
Keywords: Turkish Music, Musicology, Abd al-Qadir Maraghi, Works of Abd al-Qadir Maraghi, Qanz al-alḥân

EXTENDED ABSTRACT
Lost literature represents a predominant problem for scientific communities worldwide. 

Some of these books pertain to musical knowledge. Abd al-Qadir Maraghi wrote some of 
the most influential texts on musical theory, including Câmi‘u’l-elhân (Jâmiʿ al-alḥân), 
Makâsidu’l-elhân (Maqâṣid al-alḥân), and Şerh-i Edvâr (Sharh al-Adwâr: commentary on 
the Kitâb al-Adwâr of Ṣafî al-Dîn al-Urmawî). These texts are still housed in libraries and 
offer information about his other lost works, for instance, Kenzü’l-elhân, Risâle der Istıhâb-ı 
Gayr-i Ma‘hûd, and Kitab-ı Lahniyye. This article provides a comparative analysis of this 
information. Among these lost texts, Kenzü’l-alhân is known as Maraghi’s work. However, 
the scientific world is not even aware of the existence of Maraghi’s other lost texts, Risâle der 
Istıhâb-ı Gayr-i Ma‘hûd and Kitâb-ı Lahniyye. This paper combines all available intelligence 
on these works with information acquired from other texts by Maraghi.

Kenzü’l-elhân (Qanz Al-Alḥân) represents Maraghi’s first lost text. Our knowledge of this 
work is based on the information Maraghi conveyed in his other extant books, Câmi‘u’l-elhân 
(Jâmiʿ al-alḥân), Makâsidu’l-elhân (Maqâṣid al-alḥân), and Şerh-i Edvâr (Sharh al-Adwâr).

Maraghi wrote in Câmi‘u’l-elhân, Makâsidu’l-elhân, and Şerh-i Edvâr that readers should 
consult Kenzü’l-elhân to learn more about certain themes he addressed in these works. 
Maraghi’s transmission of this information allows us an insight into the contents and topics 
of Kenzü’l-elhân.

Câmi‘u’l-elhân is the first of the three extant works by Maraghi. We can infer that Kenzü’l-
elhân was copyrighted before Câmi‘u’l-elhân because the latter alludes to the lost Kenzü’l-
elhân. Two copies of Câmi’u’l-elhân remain: an original handwritten manuscript dated 808 
(1405) and a copy dated 818 (1415). Thus, it is deduced that Maraghi wrote Kenzü’l-elhân 
before 808 (1405), the copyright date of Câmi‘u’l-elhân. Maraghi’s historical references to 
Kenzü’l-elhân in Câmi‘u’l-elhân also allow us to estimate the copyright date of the lost book 
by informing us of the date after which Kenzü’l-elhân was written.

Maraghi mentioned in the famous nevbet-i müretteb assembly held a day before Ramadan 
on 29 Şaban 778 (January 11, 1377) that he could compose a nevbet for each day of the month 
of Ramadan. Maraghi then composed a total of thirty nevbets in one night, one for each day 



865İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Ubeydullah Sezikli, Seyid Muhammed Taki Hüseyni

of Ramadan. This feat attracted much attention. Maraghi revealed this incident in Câmi‘u’l-
elhân, stating that he had more comprehensively elucidated the melodies and artistic features 
of his compositions along with relevant annotations in Kenzü’l-elhân. He advised his readers to 
refer to Kenzü’l-elhân to better understand his compositions. This detail enables the conclusion 
that Maraghi wrote Kenzü’l-elhân after 778 (1377). Consequently, Kenzü’l-elhân was written 
between 778 and 808 (1377–1405).

Abd al-Qadir Maraghi’s second lost book was essentially on melodies and was titled Risâle 
der Istıhâb-ı Gayr-i Ma‘hûd. Maraghi discussed oud tunes, utilizing the term ıstıhâb (اصطخاب) 
in the fourth section of the fifth chapter of Câmi‘u’l-elhân, titled “beş telli ud-i kâmil” (The 
Perfect Oud with Five Strings). Maraghi asserted that the tunes were labeled Şedd by some 
performers.

After this exposition, Maraghi mentioned that some of the tunes (Şedd) played on the oud 
were common (ma‘hûd معهود) and some were uncommon (gayr-i ma‘hûd غیرمعهود). He further 
noted that he had recorded all variants of all the tunes in a Risâle (booklet) and that anyone 
could refer to that book, Risâle der Istıhâb-ı Gayr-i Ma‘hûd.

Therefore, Maraghi elucidated 1001 variants of the aggregate of 2401 uncommon melodies 
in Câmi‘u’l-elhân and elaborated on 1400 variants (2401-1001) of these unusual tunes in the 
lost Risâle der Istıhâb-ı Gayr-i Ma‘hûd and Kenzü’l-elhân.

Maraghi’s third lost book was titled Kitâb-ı Lahniyye. Maraghi alluded to this text as one 
of his existing works when he was writing Makâsidu’l-elhân, which is the only work that 
contains a mention of Kitâb-ı Lahniyye. However, not all copies of Makâsidu’l-elhân carry 
this information. The title Kitâb-ı Lahniyye is only observed in manuscripts copied from the 
first version of Makâsidu’l-elhân. Unfortunately, no further information remains on Maraghi’s 
Kitâb-ı Lahniyye.

https://orcid.org/0000-0001-7312-6737

https://orcid.org/0000-0003-2709-2315



866 İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Abdülkâdir-i Merâgî’nin Günümüze Ulaşamayan Eserleri

Giriş
Kitap ve belgelerin yazımında kullanılan kâğıtlar, selüloz kökenli olmaları nedeni ile 

zaman içerisinde biyolojik ve kimyasal etkenlerle tahribata maruz kalabilmektedir. Bunların 
yanısıra; yanma, nemlenme ve doğal afetler gibi olaylar zaman içerisinde kitap ve belgelerin 
yok olmasına sebep olmuştur.1Tarih boyunca yok olan kitapların bir kısmı da mûsikî ilmine 
aittir. İslâmiyet’in ilk çağlarında Müslümanlar daha çok Kur’an ilimleri ve dinî ilimlerle 
ilgilenirken, Yunanca, Süryanice, Farsça ve Rumca gibi dillerden Arapçaya yapılan tercümeler 
yoluyla, birçok farklı ilimle de tanıştılar.2 Matematik ve felsefe ilimleri arasında yer alan 
mûsikî üzerine de birçok tercüme yapıldı. İslâmiyet’in ilk çağlarında yazılan Ebü’l-Ferec el-
İsfahânî’nin (ö. 356/967) el-Egânî’sinde, İbnü’n-Nedîm’in (ö. 385/995?) el-Fihrist’inde ve 
daha sonra İbnü’l-Kıftî’nin (ö. 646/1248) Târîhu’l-hükemâ’sında ve İbn Ebû Usaybia’nın (ö. 
668/1269) ʿUyûnü’l-enbâʾsı gibi tabakat ve tarih kaynaklarında mûsikî konusunda yazılan 
pek çok eserin bilgileri kaydedilmişse de bunların ancak bir kısmı günümüze ulaşabilmiştir.

Mûsikî ilmine dair kaleme alınmış ilk çalışma olarak kabul edilen Ebû Süleymân Yûnus b. 
Süleymân b. Kürd b. Şehriyâr el-Kâtib el-Fârsî’nin (ö. 135/752 civarı) Kitâbü’n-nağam adlı 
kitabı kayıp ilk eserlerdendir.3 Aruz ilmini sistematik hâle getiren Ebû Abdurrahmân el-Halîl 
b. Ahmed b. Amr b. Temîm el-Ferâhîdî’nin (ö. 175/791) Cümletü âlâti’t-tarab, Kitâbü’l-îkâʿ ve 
Kitâbü’n-nağam fi’l-mûsîka başlıklarıyla kaleme aldığı mûsikî eserleri de diğer önemli kayıp 
eserlerdendir.4 Kendi çağının önde gelen mûsikîşinâslarından İshâk b. İbrâhîm b. Mâhân el-
Mevsılî er-Râzî’nin (ö. 235/850) de Kitâbü’l-egânî, Kitâbü’l-ihtiyâr mine’l-egânî li’l-Vâsik, 
Kitâbü egânîʾi Maʿbed, Kitâbü’n-nağam ve’l-îkâʿ, Kitâbü’r-raks ve’z-zefn, Kitâbü’l-Kıyân, 
Kitâbü kıyâni’l-Hicâz, Kitâbü ahbâri Tuveys, Kitâbü ahbâri Azzetü’l-Meylâ, Kitâbü ahbâri 
Saʿîd b. Miscâh, Kitâbü ahbâri Huneyn el-Hîrî, Kitâbü ahbâri’d-Delâl, Kitâbü ahbâri Maʿbed 
ve’bni Süreyc ve egânîhimâ, Kitâbü ahbâri’l-Garîz, Kitâbü ahbâri Muhammed b. Âʾişe, Kitâbü 
ahbâri’l-Ebcer, Kitâbü ahbâri’l-mugannîn el-Mekkiyyîn, Kitâbü’l-egâniyyi’l-kebîr adlı eserleri 
günümüze ulaşmayan eserlerdendir.5 Ya‘kūb b. İshak el-Kindî’nin (ö. 252/866?) öğrencisi ve 
Kindî ekolünün önde gelen temsilcilerinden filozof ve âlim Ebü’l-Abbâs Ahmed b. et-Tayyib b. 
Mervân es-Serahsî’nin (ö. 286/899) de el-Medhal ilâ ilmi’l-Mûsikî, Kitâbü’l-Mûsika el-kebîr, 
Kitâbü’l-Mûsikâ es-sagîr adlı eserleri elimize ulaşmayan teliflerdendir.6 Bu çağlarda yazılan ve 

1	 Örnek olarak Büveyhî’nin vezirlerinden Ebü’l-Fazl İbnü’l-Amîd’in Rey’deki yüz deve yükü kitabı yağmalanarak 
yok edilmesi verilebilir. Yâkût el-Hamevî, Mu‘cemü’l-udebâ, haz. İ. Abbas (Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 
1993), 1/312.

2	 Macid Fahri, Tarih el-felsefetü’l-İslâmiyye (Beyrut: Dârü’n-neşr, 1974), 28.
3	 Ebü’l-Ferec İsfahânî, el-Egânî, haz. İ. Abbas (Beyrut: Dâru Sâdır, 2008), 4/398; İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist fî 

ahbâri’l-ʿulemâʾi’l-musannifîn mine’l-kudemâʾ ve’l-muhdesîn ve esmâʾi kütübihim (Beyrut: Dâru’l-Ma‘rife, 
1978), 145; Dayf Şevkî, Şi‘r ve’l-gınâ fi Medîne ve Mekke li-Asri’l-Benî Umeyye (Kahire: Dâru’l-Ma‘ârif, 
1979), 61-62; Henry George Farmer, Târîhu’l-mûsîka’l-ʿArabiyye, çev. Hüseyin Nassâr (Kahire: Mektebetü 
Mısır, 1956), 92-100; Yusuf Zekeriya, Müellefâtü’l-Kindî el-Mûsikîyye (Bağdat: Matbaatü Şefîk, 1962), 37.

4	 Farmer, Târîhu’l-mûsîka’l-ʿArabiyye, 21,126.
5	 İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, 207-210.
6	 Franz Rosenthal, Aḥmad b. aṭ-Ṭayyib as-Saraḫsī. (New Haven: American Oriental Society, 1943), 43.



867İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Ubeydullah Sezikli, Seyid Muhammed Taki Hüseyni

şu an kayıp olan diğer eserlere ise Ahmed b. Cafer Haddad Medâinî’nin Levâzimü’l-mûsikî’si7; 
Ebû Eyyüb Süleyman Medînî’nin (III./IX. yüzyıl) Kitabü’n-nağami ve’l-ikâ‘’ı8 Ebü’l-Hasen 
Sâbit b. Kurre b. Zehrûn (Mervân) es-Sâbî el-Harrânî’nin (ö. 288/901) Makâle fî ilmi’l-mûsikî 
ve Makâle fî’l-engâm’ı ve Ubeydullah b. Abdillah b. Tâhir-i Horâsânî’nin (300/912) Kitâb 
fî’n-nağam’ı örnek verilebilir.9 Mûsikî ile ilgili bu kadar isimleri bilinen kendileri kayıp eser 
var, dolayısıyla mûsikînin gelişim tarihini tespit açısından kayıp eserlerin peşine düşmek 
önem arz etmektedir.

Kayıp olan eserlerden haberdar olabilmemizi sağlayan en önemli etkenlerden birisi ise 
müelliflerin kendi eserlerini diğer eserlerinde zikretmeleridir. Bu kayıp olan eserlerin en 
önemlilerinden birisi Fârâbî’ye (ö. 339/950) aittir. Fârâbî, meşhur el-Mûsîka’l-kebîr kitabında 
açıkladığı üzere eserini iki bölüm olarak düzenlemiştir. Elimizde mevcut olan el-Mûsîka’l-
kebîr’in Kitâbü’l-Evvel (Birinci Kitap) kısmıdır ve henüz Kitâbü’s-Sânî (İkinci Kitap) kısmı 
bulunamamıştır.

1. Abdülkâdir-i Merâgî’nin (ö. 838/1435) Hayatı
Bugün İran sınırları içinde bulunan Güney Azerbaycan’ın Merâga şehrinde doğdu.10

Abdülkâdir-i Merâgî’nin doğum tarihi kesin olarak tespit edilememiş olsa da araştırmacılar 
farklı değerlendirmeler yaparak 1350-1360 yılları arasında çeşitli tarihler vermektedirler.11

Üç dilde şair, altı kalemde hattat, musavvir ve kırâat ilminde oldukça mâhirdir.12 Babasının 
kendisine verdiği eğitimden övgüyle bahseden Abdülkâdir şunları söyler:

“Özellikle bu ilim ve uygulamasında hiç kimse ona yetişememiş ve bu fakir kul ona tam bir 
iltifat ve ihtimam göstermiştir. Kendileri çeşitli ilim dallarında eğitim vermekteydiler. Bu ilim 
ve uygulamasında mübarek elleriyle verdikleri irşat ve talimle bu fakiri maharet mertebesinin 
en üstüne mübarek himmetleriyle ulaştırdılar. Bu durum herkesçe görülmüştür. Hazretin bu 
kulu eğitmesinin nedeni, Kur’ân hafızı olmamdan dolayı13 sesler bilgisini hakkıyla öğrenerek 
Kur’ân tilavetini güzel nağmelerle yapabilmem içindir”.14

Bazı kaynaklarda Abdülkâdir’in Osmanlı padişahı Yıldırım Bâyezid Hân’ı Bursa’da ziyaret 
ettiği kaydedilse de ziyaret edilen kişinin sözü edilen Osmanlı hükümdarı değil, Sultan Şeyh 

7	 Bu eserden Abdülkâdir-i Merâgî, Câmi’u’l-elhân’da (Bk. Abdülkâdir-i Merâgî, Câmi’u’l-elhân, haz. B. Hazrai 
(Tahran: Ferhengistan-ı Hüner, 2009), 9, 419 ve Mekâsidü’l-elhân’ında (Bk. Abdülkâdir-i Merâgî, Mekâsidü’l-
elhân, thk. T. Bîneş (Tahran: Bongâh-ı Tercüme, 1977), 138) Fethullah-ı Şirvânî de el-Mecelle fî’l-mûsikî’sinde 
(Bk: Fethullah-ı Şirvânî, el-Mecelle fî’l-mûsikî, (Tahran: Milli Kütüphane, A1671), 114.) nakiller getirmişlerdir. 
Belki bunların zamanına kadar bu eserin nüshası ulaşmıştır.

8	 Muhammed Ensârî, “Ebû Eyyüb-i Medinî”, Dâiretü’l-Ma’ârifi Büzürg-i İslâmîc (Tahran: Merkez-i Dâiretü’l-
Ma‘ârif, 2000), 5/196.

9	 George D. Sawa, Kamusu kitabu’l-egânî (Leiden: Bril, 2015), 432.
10	 Özcan Nuri, “Abdülkâdir-İ Merâgī”, TDV İslâm Ansiklopedisi, Https://İslamansiklopedisi.Org.Tr/Abdulkadir-

İ-Meragi (24.08.2023).
11	 Ubeydullah Sezikli, Abdülkâdir Merâgî ve Câmiu’l-Elhân’ı (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2007).
12	 Kemal Özergin, “Hace Abdülkâdir Maragi’nin Manzum Bir Arzıhali”, Kemal Çığ’a Armağan, (İstanbul, 1984), 

133.
13	 George Dimitri Sawa, An Arabic musical and socio-cultural glossary of Kitâb al-Aghânī (Brill, 2015).
14	 Abdülkâdir-i Merâgî, Câmi‘u’l-elhân (İstanbul: Nuruosmâniye Kütüphanesi, 3644), 118b.

https://orcid.org/0000-0001-7312-6737

https://orcid.org/0000-0003-2709-2315



868 İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Abdülkâdir-i Merâgî’nin Günümüze Ulaşamayan Eserleri

Üveys’in (ö.776/1374-1375) oğullarından Şehzâde Sultân Bâyezid (ö. 969/1562) olduğunun 
artık bilindiğini burada zikretmeliyiz.15 Abdülkâdir’in, Osmanlı sultanları ile görüştüğüne dair 
başka bir kayıt da bulunmamaktadır.

Semerkant’a giden Merâgî burada ayrıca Timur’un torunu ve veliahtı Gıyyâseddîn 
Muhammed Mîrzâ’nın (ö. 873/1469) arzusu üzerine iki yüz zamanlı “devr-i mieteyn” usûlünü 
icad etti.16 

Merâgî, Sultan Ahmed Celayir’e (ö. 813/1410) kapılanınca, Şehzâde Mîrzâ Mîrânşâh’ın 
(ö. 810/1408) terbiyesiyle görevlendirildi. Mecâlisü’n-nefâis’de şöyle aktarıldığında göre o 
dönemde şehzâde Mîrzâ Mîrânşâh, delikanlılık nedeniyle münasip olmayan bazı işler yaptı. 
Büyük padişah Emir Timur-ı Gürgan onu uyardı, daha sonra da şehzade hocalarının öldürülmesini 
emretti. Hâce Abdülkâdir, bir fırsatını bulup kaçtı. Bir müddet sonra kılık değiştirip Kalenderî 
elbiseleriyle gezerken yanlışlıkla saray yakınlarına gitti ve Padişah onu görünce yüksek sesle 
Kur’ân okumaya başladı. Onu bu hâlde gören merhametli padişah tebessüm etti veHâce’nin 
kabiliyeti nedeniyle onu affetti. Daha sonra eski görevine geri döndü. Sanata ve sanatçıya 
değer veren Timur, aralarında geçen bütün bu olumsuzluklara rağmen, Abdülkâdir’i her gittiği 
yere götürdü.17

Hicri 838 (MS 1435) yılında Herat’ta büyük bir vebâ salgını oldu. Meşâyih ve ulemâdan 
birçok kişi ile beraber mûsikî üstâdı Hâce Abdülkâdir-i Merâgî de bu salgında vefat etti.18 
Abdülkâdir-i Merâgî ressam, hattat, aynı zamanda Arapça, Farsça, Türkçe şiirleri olan bir 
şairdir. Tüm bunların yanında kırâat ilminde söz sahibi bir hâfızdır.

2. Abdülkâdir-i Merâgî’nin I. Kayıp Kitabı: Kenzü’l-elhân
Merâgî’nin günümüze ulaşamayan19 Kenzü’l-elhân’ı ile ilgili bilgilerimiz, kendisinden 

günümüze ulaşan Câmi‘u’l-elhân, Makâsıdu’l-elhân ve Şerh-i Edvâr kitaplarında aktardığı 
bilgilere dayanmaktadır. Merâgî, bu eserlerinde işlediği bazı konuları daha detaylı öğrenmek 
isteyenlerin Kenzü’l-elhân’ına başvurulmasını ister.20 Merâgî’nin aktardığı bu bilgilerden 
yola çıkarak Kenzü’l-elhân’ın ihtiva ettiği konularla ilgili bir fikir sahibi olmak mümkündür.

15	 Özcan, “Türk Mûsikîsinin Âbide Şahsiyetlerinden Abdülkâdir-i Merâgî”, 8/901. 
16	 Muhammed Ali Terbiyet, Dânişmendân-ı Âzerbaycan (Tahran: y.y., 1314) 261; Özcan, “Türk Mûsikîsinin Âbide 

Şahsiyetlerinden Abdülkâdir-i Merâgî”, 8/901.
17	 Rauf Yektâ, Esâtîz-i Elhân (İstanbul: Pan Yayıncılık, 2002), 106.
18	 Müneccimbaşı Ahmet Dede, Sahaifü’l-Ahbar (Müneccimbaşı Tarihi) (İstanbul: y.y., 1285), 3/57.
19	 İran Melik Kütüphanesi’nde bulunan (nr. 6317) Câmi‘u’l-elhân’ının nüshasının zahriyesinde, eserin ismi 

hata olarak “Kenzü’l-elhân” kaydedilmiştir. Bu hata aynı şekilde katalog bilgilerine aktarılmıştır. Bu nüsha 
incelendiğinde Câmi‘u’l-elhân’ının bir nüshası olduğu anlaşılmaktadır. Sayın Bardakçı, bu kitabı görme imkânı 
bulmadığından gerçekten Kenzü’l-elhân olup olmadığı husûsunda kanaat edinemediğini belirtmiştir. Bk. Murat 
Bardakçı, Maragalı Abdülkâdir (İstanbul: Pan Yayıncılık, 1986), 148-149.

20	 Bk. Merâgî, Câmi‘u’l-elhân, haz. B. Hazrai, 76, 182, 189, 213, 250, 277; Merâgî, Makâsıdü’l-elhân, thk. T. Bîneş, 
57, 111, 114, 123, 142; Abdülkâdir-i Merâgî, Şerh-i Edvâr, thk. T. Bîneş (Tahran: Merkez-i Neşr-i Dânişgâhî, 
1992), 134, 232, 333, 389.



869İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Ubeydullah Sezikli, Seyid Muhammed Taki Hüseyni

2.1. Kenzü’l-elhân’ın Muhtemel Telif Tarihi
Merâgî’den elimize ulaşan üç eserin ilki Câmi‘u’l-elhân’ıdır. Câmi‘u’l-elhân’da kayıp olan 

Kenzü’l-elhân’a atıflar yapıldığı için Kenzü’l-elhân’ın telif tarihinin Câmi‘u’l-elhân’dan önce 
olduğu anlaşılabilir. Câmi‘u’l-elhân’ın 808 (1405) tarihli müellif nüshası ve 818’de (1415) 
istinsah edilen başka bir nüsha olmak üzere iki adet nüshası bulunmaktadır.21 Buradan hareketle 
Merâgî’nin, Kenzü’l-elhân’ı 808 (1405) yılından önce telif ettiği söylenebilir. Câmi‘u’l-elhân’da 
Kenzü’l-elhân’ına yapılan bazı atıflarla Kenzü’l-elhân’ın hangi tarihten sonra yazıldığına dair 
bir bilgi edinmek ve telif tarihine yaklaşmak mümkündür.

Merâgî, 29 Şaban 778 (11 Ocak 1377) yılında gerçekleşen meşhur “nevbet-i müretteb” 
meclisinde, Ramazan ayının her günü için bir nevbet besteleyeceğinden söz eder. Sonuçta 
Merâgî zikredilen yılın Ramazan’ında ayın her günü için bir nevbet olmak üzere toplamda otuz 
nevbet besteler. Merâgî, Câmi‘u’l-elhân’ında nevbet-i mürettebleri bestelerken yaşadıklarını 
açıklar ve işlediği bestelerindeki nağmeler ve sanatsal özelliklerini daha kapsamlı bir şekilde 
Kenzü’l-elhân’ında şerhettiğini söyler. Okuyucuya bunları öğrenmek için Kenzü’l-elhân’ı 
okunmasını tavsiye eder. Bu bilgiden Merâgî’nin, Kenzü’l-elhân’ı 778 (1377) yılından sonra 
ve 808’den (1405) önce yazdığı denilebilir.

2.2. Kenzü’l-elhân’ın İçeriği
Kenzü’l-elhân’ın tamamının içeriğinin ne olduğu ve bölümlendirmesi hakkında kesin olarak 

konuşmak çok güçtür. Ancak Merâgî’nin elimizdeki eserlerinde verilen bilgilerle Kenzü’l-
elhân’ın bazı konuları hakkında fikir sahibi olabiliriz. Bu konular, Merâgî’nin kendine yaptığı 
atıflara göre şu şekilde sıralanabilir:

2.2.1. Cinsler
Zi’l-küll’ü (oktav) oluşturan zi’l-erba’a’ya (dörtlü) “cins” ismi verilmiştir. Her bir cins 

ise Eb’âd-ı Suğrâ, Lahniyyât veya Selâse-i Lahniyye denilen taninî, bakiyye ve mücenneb 
aralıklarının terkiplerinden meydana gelir.22 Merâgî, cins konusuna Câmi‘u’l-elhân’ın dördüncü 
bölümün birinci kısmında23, Makâsıdü’l-elhân’ın on ikinci bölümünde24 ve Şerh-i Edvâr’ın 
on beşinci bölümünde25 değinerek cinsin sınıflarından şu şekilde bahsetmiştir:

“Zi’l-erba’a (dörtlü) aralığının kapsadığı her üç aralıktan biri eğer oran bakımından diğer iki 
oranın toplamından daha büyük olursa Cins-i Leyyin (yumuşak cins) olarak aksi takdirde 
Cins-i Kavî olarak adlandırılır. Cins-i Leyyin’in de kendisi üç çeşittir. En büyük aralık eğer 
(5/4) oranında olursa Râsim cinsi, (6/5) oranında olursa Levnî cinsi, (7/6) oranında olursa 

21	 Merâgî, Câmi‘u’l-elhân (Oxford: Bodleian Kütüphanesi, Marsh, 282) ve Merâgî, Câmi‘u’l-elhân (İstanbul: 
Süleymaniye Kütüphanesi, Nuruosmaniye, 3644).

22	 Merâgî, Câmi‘u’l-elhân, haz. B. Hazrai, 49; Merâgî, Şerh-i Edvâr, thk. T. Bîneş, 292; Seyyid Muhammed Tagi 
Hüseyni, Kitâb-i Fârsî Fî Fenni’l-elhân ve 15.yy Mûsikî Nazariyâtındaki Yeri ve Önemi (İstanbul: İstanbul 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2021), 78.

23	 Merâgî, Câmi‘u’l-elhân, haz. B. Hazrai, 69-76.
24	 Merâgî, Makâsıdü’l-elhân, thk. T. Bîneş, 121-123.
25	 Merâgî, Şerh-i Edvâr, thk. T. Bîneş, 318-325.

https://orcid.org/0000-0001-7312-6737

https://orcid.org/0000-0003-2709-2315



870 İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Abdülkâdir-i Merâgî’nin Günümüze Ulaşamayan Eserleri

Nâzım cinsi diye adlandırılır. Yine Leyyin cinste, üç aralığın en büyüğü, dörtlünün tiz, pest 
ve ortasında yer almasına göre de başka sınıfların oluşumuna sebep olur. Yine en büyük 
aralığın yerine göre kalan diğer iki aralık başka sınıfların meydana gelmesine neden olur.”

Merâgî, cinslerin sınıflarını daha fazla açıklamaz, sadece en büyük aralığın ortada olanına 
Gayr-i Muntazam, pest tarafta olup kalan iki küçük aralığın büyük olan cins ortasında bulunma 
şekline Muntazam-ı Mütetâlî ve tiz tarafında bulunma şekline de Muntazam-ı Gayr-i Mütetâlî 
denildiğini kaydetmiştir.  

Merâgî, bu açıklamalarından sonra, tüm sınıfların sayısının 111 adet olduğunu ve Urmevî 
tarafından eş-Şerefîyye kitabında26 kaydedildiğini yazarak, “Kitabımızda bu sınıflardan bazılarının 
kullanım yolunu, isteyenler örnek alıp anlayarak kullansınlar diye kısaca açıkladık” ibaresi 
ile Leyyin cinsinin Râsim türünün birinci (Muntazam-ı Gayr-i Mütetâlî), ikinci (Muntazam-ı 
Mütetâlî), üçüncü (Muntazam-ı Mütetâlî), dördüncü (Muntazam-ı Gayr-i Mütetâlî), beşinci 
(Gayr-i Muntazam) ve altıncı (Gayr-i Muntazam) sınıflarının çıkarılması ve kullanım yolunu 
açıklamıştır. 

Merâgî, Câmi‘u’l-elhân ve Makâsidu’l-elhân’ında bu cinslere ait bir cetvel ve Şerh-i 
Edvâr’ında iki cetvel kaydederek 111 sınıftan altı sınıfı açıklar. Kitabın uzamasına neden 
olacağı gerekçesi ile cinslerin kalan 105 sınıfın tamamını ve kullanım yollarını öğrenmek için 
Kenzü’l-elhân’a müracaat edilmesi gerektiğini yazar.27 

2.2.2. Perdeler, Âvâzlar ve Şu‘belerin Karşılıklı İlişkileri
Urmevî’nin açıkladığı zi’l-erba’aların yedi çeşidi ile zi’l-hamsların on iki çeşidi birbirine 

eklenince toplamda 84 devir meydana gelir. Urmevî, zi’l-hamsların on üçüncüsünü zikretmemiş, 
okuyucunun hesaplayıp bulmasını istemiştir.28 Merâgî, zi’l-hamsların on üçüncü çeşidini 
eserlerinde zikrederek devirlerin sayısını 91 adede çıkarmıştır.29 Bu 91 devrin tabakalarını 
değerlendirince bazı devirlerin farklı tabakalarda aynı olduğu görülmüştür. “İştirâkü’n-nağam” 
başlığıyla işlenerek devirlerin ortak nağmeleri konusu iki yöntemle hesaplanmıştır. Birincisine 
göre devirlerin başlangıç nağmeleri aynı, diğerine göre ise farklıdır. Bu durumlarda devirler ya 
tüm nağmelerde aynı olurlar ya da birçok nağmede ortak olup bir veya iki nağmede farklı olurlar.

Merâgî, Câmi‘u’l-elhân’ın yedinci bölümünün ikinci kısmında bu konulara değinerek, 
doksan bir devirden on iki devrin nağmelerinin birbiri ile tüm nağmelerde ortak olduğuna dikkat 
çekmiştir. Açıklamaya göre, Uşşâk, Nevâ ve Bûselik devirleri, Râst, Hüseynî ve Muhayyer 
devirleri, Isfahân, Geveşt ve Gerdâniye devirleri, Hicâzî ve Nühüft devirleri ile Zengûle, 
Büzürg ve Zirefkend devirleri tüm nağmelerinde aynıdırlar. 

Merâgî, bunların açıklamalarını da zikretmiştir. Örnek olarak Uşşâk’ın (a), Nevâ’nın (d) 

26	 Safiyüddin Urmevî, eş-Şerefîyye, haz. B. Hazrai, (Tehran: Ferhengistan-ı Hüner, 2006), 42-62.
27	 Merâgî, Câmi‘u’l-elhân, haz. B. Hazrai, 76; Merâgî, Makâsıdü’l-elhân, thk. T. Bîneş, 123; Merâgî, Şerh-i Edvâr, 

thk. T. Bîneş, 321.
28	 Safiyüddin Urmevî el-Edvâr ve tercüme-i Farsî, thk. A. Rüstemî, (Tahran: Mirâs-ı Mektûb, 2002), 109.
29	 Merâgî, Câmi‘u’l-elhân, haz. B. Hazrai, 78; Mübârekşâh-i Buhârî, Şerhü’l-Edvâr, thk. A. Envar, (Tahran: 

Ferhengistan-i Hüner, 2013), 127.



871İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Ubeydullah Sezikli, Seyid Muhammed Taki Hüseyni

ve Bûselik’in (z) nağmeleri dâirenin başlangıcı olarak alındığında; Bûselik, Uşşâk’ın üçüncü 
ve Nevâ’nın ikinci nağmesi olur. Böylece bu üç devir tüm nağmelerinde ortak olurlar. 

Merâgî yine Câmi‘u’l-elhân’ın sekizinci bölümün üçüncü kısmında bazı perdeler, âvâzlar 
ve şu’belerin ilişkilerinden bahsederek geri kalanlarını Kenzü’l-elhân kitabında anlattığını ve 
isteyenlerin bu kitaptan okuyabileceklerini yazmıştır.30 

2.2.3. Devirlerin On Yedi Tabakası
Edvâr sisteminde her bir devir, zi’l-kül (oktav) aralığında olduğundan ve her zi’l-küllde 

de on yedi nağme bulunduğuna göre, devirler bu on yedi nağmenin her birisinden başlayabilir 
ki buna devrin tabakaları denir. Bu durumda her bir devrin on yedi tabakası olur. Ancak bu 
tabakaların sırası nağmelerin sırası değildir. Yani birinci tabakaya (a) nağmesinden başlanırsa 
devrin ikinci tabakasına (b) nağmesinden, üçüncü tabakasına (c) nağmesinden başlanmaz. 
Tabakaların sırası zi’l-erba’a (dörtlü) oranıyla hesaplanır. İkinci tabakanın başlangıç nağmesi, 
birinci tabakanın başlangıç nağmesinin dörtlüsü oranında olur. Bu şekilde üçüncü tabakanın 
başlangıç nağmesi, ikinci tabakanın başlangıç nağmesinin dörtlüsü oranında olur. Bu şekilde 
on yedi tabaka hesaplanır. Sonuç olarak tabakaların başlangıç nağmeleri şu şekilde olur:

1. tabaka: (a), 2. tabaka: (ha), 3. tabaka: (yhe), 4. tabaka: (he), 5. tabaka: (yb), 6. tabaka: 
(b), 7. tabaka: (t), 8. tabaka: (yv), 9. tabaka: (v), 10. tabaka: (yc), 11. tabaka: (c), 12. tabaka: 
(y), 13. tabaka: (yz), 14. tabaka: (z), 15. tabaka: (yd), 16. tabaka: (d) ve 17. tabaka: (ya).

Merâgî, Câmi‘u’l-elhân’ın altıncı bölümünün ikinci kısmında on iki devrin tabakalarını 
açıklamıştır.31 Makâsidu’l-elhân’ında Uşşâk devrini örnek göstererek doksan bir devrin 
tabakalarını Kenzü’l-elhân’ında açıkladığını yazmıştır (Şekil 1 ve 2).32 

Şekil 1: Merâgî, Makâsıdü’l-elhân, Meşhed, Âsitân-ı Kuds-i Razavî Kütüphanesi, 5390, 31b.

30	 Merâgî, Câmi‘u’l-elhân, haz. B. Hazrai, 182; Merâgî, Makâsıdü’l-elhân, thk. T. Bîneş, 123; Merâgî, Şerh-i 
Edvâr, thk. T. Bîneş, 232.

31	 Merâgî, Câmi‘u’l-elhân, haz. B. Hazrai, 129-142.
32	 Merâgî, Makâsıdü’l-elhân, thk. T. Bîneş, 57.

https://orcid.org/0000-0001-7312-6737

https://orcid.org/0000-0003-2709-2315



872 İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Abdülkâdir-i Merâgî’nin Günümüze Ulaşamayan Eserleri

Şekil 2: Merâgî, Câmi‘u’l-elhân, İstanbul, Süleymaniye Kütüphanesi, Nuruosmaniye, 
3645, 74a.

2.2.4. Zor Anlaşılan Terkipler
Merâgî, Câmi‘u’l-elhân’ın “Hânendeliğin Başlangıç ve Bitiş Yerinin Açıklanması” başlıklı 

onuncu bölümünde başlangıç, iniş ve durak nağmelerinden bahsettikten sonra, hânendeliğin 
müfred ve mürekkep çeşitlerini açıklar. Ona göre hânendelik müfred şekilde sadece bir makam, 
âvâz veya şu‘be üzerinde icra edilir. Mürekkep şekilde ise bir cins veya devir ile başlanır. 
Daha sonra geçişler yapılarak başka cinsler veya devirler icrâ edilir. Mürekkeplerde icrâ edilen 
cins veya devir birden fazla olduğu için terkipler meydana gelir. Bu terkipler de “anlaşılması 
kolay” ve “anlaşılması zor” olarak iki kısma ayrılır. Anlaşılması kolay olan terkiplerde icrâ 



873İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Ubeydullah Sezikli, Seyid Muhammed Taki Hüseyni

edilen cinsler veya devirlerin nağmeleri, oranları birbirine yakın ve benzer olur. Anlaşılması 
zor olan terkiplerde ise tam tersi olarak icrâ edilen cinsler ve devirlerin nağmeleri ve oranları 
birbirinden farklı olur. 

Merâgî, bu kısım için Uşşâk ile Büzürg, Bûselik ile Hicâzî ve Hicâzî ile Râst devirlerini 
örnek olarak göstererek “Biz burada bunların bazılarına işâret ettik ve geriye kalanları da 
talebelerin isteğine bıraktık” kaydıyla Kenzü’l-elhân kitabında bu konudan yeteri kadar 
bahsettiğini ve isteyenin oraya bakabileceğini yazmıştır.33 

2.2.5. Merâgî’nin Îcât Ettiği Îkâ‘ Devirleri
Merâgî, Câmi‘u’l-elhân’ın on birinci bölümünün üçüncü kısmında “Bu Fakîrin Îcât Ettiği Îkâ‘ 

Devirleri” başlığında yirmi iki îkâ‘ devrini îcât ettiğini yazmıştır. Ancak bu devirlerin hepsinin 
açıklaması Câmi‘u’l-elhân’ın uzamasına neden olacağı gerekçesi ile beş devri açıklamıştır 
ve geri kalan yani (22-5) 17 ikâ’ devrini Kenzü’l-elhân kitabında açıkladığını belirtmiştir.

Câmi‘u’l-elhân’da zikredilen beş devir, nakraleri ve resimleri ile şu şekilde kaydedilmiştir:
“Darbü’l-feth, Devr-i Şâhî, Devr-i Kumriye, Darbü’l-cedîd ve Devr-i Mieteyn” (Şekil 3).34 

Şekil 3: Merâgî, Câmi‘u’l-elhân, İstanbul, Süleymaniye Kütüphanesi, Nuruosmaniye, 3644, 
53b.

Merâgî, Makâsidu’l-elhân kitabında bu konuya özet bir şekilde değinerek Câmi‘u’l-elhân 
kitabına müracaat edilmesini yazmıştır.35 Şerh-i Edvâr’ında ise ilaveten Devr-i Adliye ve 
Devr-i Rebî’i de anlatmıştır.36

Merâgî îcat ettiği yirmi iki ikâ‘ devrinin yedisini eserlerinde açıklamıştır. Geriye kalan on 
beş devrin ise Kenzü’l-elhân kitabında olduğunu söylemiştir.

2.2.6. Darbeyn sınıfları
Merâgî, Câmi‘u’l-elhân’ında tasnîflerin türlerinden, şartlarından ve kurallarından bahseder.37 

Bu tasnifler, dokuz sınıftır:

33	 Merâgî, Câmi‘u’l-elhân, haz. B. Hazrai, 213.Merâgî, bu konuya Şerh-i Edvâr’ında ve Makâsıdü’l-elhân’ında 
da değinmiştir ancak Kenzü’l-elhân kitabına atıf yapmamıştır (Bk. Merâgî, Şerh-i Edvâr, thk. T. Bîneş, 388; 
Merâgî, Makâsıdü’l-elhân, thk. T. Bîneş, 119-120.

34	 Merâgî, Câmi‘u’l-elhân, haz. B. Hazrai, 250-253.
35	 Merâgî, Makâsıdü’l-elhân, thk. T. Bîneş, 96.
36	 Merâgî, Şerh-i Edvâr, thk. T. Bîneş, 375.
37	 Merâgî, Câmi‘u’l-elhân, haz. B. Hazrai, 277.

https://orcid.org/0000-0001-7312-6737

https://orcid.org/0000-0003-2709-2315



874 İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Abdülkâdir-i Merâgî’nin Günümüze Ulaşamayan Eserleri

1. Nevbet-i müretteb, 2. Basit, 3. Darbeyn, 4. Küllü’d-durûb, 5. Küllü’n-nağam, 6. Neşîd-i
Arap, 7. Amel, 8. Pîşrev, 9. Zahme.

Tasniflerin Darbeyn türü, aynı anda iki ikâ‘ ile icrâ edilir. Merâgî buna örnek olarak yirmi 
dört nakreli Sakîl-i remel ile on altı nakreli Sakîl-i evvel usullerini vermiştir. Bu iki ikâ‘ aynı 
anda başlayınca Sakîl-i evvelin her üç devresi, iki Sakîl-i remel devresiyle eş değer olur. Böylece 
remelin üçüncü devresi geri dönüş esnasında Sakîl-i sânînin dördüncü devresiyle beraber olur. 

Darbeyn’de icrâ edilen iki ikâ‘, Sakîl-i remel ile remel gibi birisi diğerinin yarısı olur ki 
bu türe Müttahit ismi verilir. Ya da Türkî-i asl ile Muhammes gibi birbirinin yarısı değilse 
buna da Muhtelif denilir. 

Merâgî, Darbeyn türün aslında iki ikâ‘ üzerinde kurulduğunu dile getirerek kendisinin aynı 
zamanda üç, dört, beş veya altı ikâ‘ üzerinde bestelediğini de yazmıştır. 

Söz konusu Darbeyn çeşitleri çok olduğu için Merâgî bunları isteyenler için Kenzü’l-elhân 
kitabında bahsettiğini yazmıştır.38

2.2.7. Tercî‘ Çeşitleri
Telli sazlarda icrâ tekniklerinden olan tercî‘de ana melodi çalınırken süslemek amacıyla 

sazın diğer mutlak tellerine de mızrap vurmaktır. Üzerinde melodi icrâ edilene “Sâyîr Teli” 
ve süslemek maksadı ile mızrap vurulan diğer tele de “Râci‘ Teli” denir. 

Merâgî, bu konuyu Câmi‘u’l-elhân’ın dokuzuncu bölümünün üçüncü kısmında ele alarak 
tercî‘lerin vurulan mızrap sayısına göre 11 türünü yazmıştır. Birinci türde 1 mızrap sâyîr tele 
ve 1 mızrap da râci‘ tele vurulur. İkincisinde 2 mızrap sâyîr tele ve 1 mızrap da râci‘ tele 
vurulur. Bu biçimle ilk sâyîr teli ve sonra râci‘ tele olmak üzere kalan türler: 3. (2 , 1), 4. (2 
, 2), 5. (3 , 2), 6. (2 , 3), 7. (4 , 3), 8. (3 , 4), 9. (4 , 4), 10. (4 , 5), ve 11. (5 , 4) şeklinde olur. 

Bu on bir tercî‘ türü, vurulan mızrabın yönüne göre sâ‘id (yükselici) ya da hâbite (inici) 
olması durumunda da tercî‘ çeşitleri meydana gelir. Örnek olarak tercî’lerin birinci türünde ya 
her iki mızrap sâ‘iddir ya da hâbitedir; ya birinci teli (sâyîr) sâ‘id ve ikinci teli (râci‘) hâbitedir 
ya da tam tersi birinci hâbite ve ikinci sâ‘iddir. Bu şekilde tercî‘lerin birinci türü toplamda 
dört çeşittir. Merâgî bu dört çeşidin ismini sırasıyla şu şekilde zikretmiştir: 

1. Tercî‘-i müfred-i müttefik-i hâbitü’s-sâ’ir ve’r-râci‘; 2. Tercî‘-i müfred-i müttefik-i
sâ‘idü’s-sâ’ir ve’r-râci‘; 3. Tercî‘-i müfred-i muhtelif-i hâbitü’s-sâir ve sâ‘idü’r-râci‘; 4. Tercî‘-i 
müfred-i muhtelif-i sâ‘idü’s-sâir ve hâbitü’r-râci‘.

On bir tercî‘in kalan diğer on türünden Merâgî dördüncü türüne kadar çeşitleri ve isimleri 
ile açıklamıştır. 

Merâgî’nin açıklamalarına göre ikinci türde şu isimler ile sekiz çeşit bulunmaktadır: 
1. Tercî‘ü hâbiteti’s-sâ’ir ve hâbiteti’d-darbeyn ale’r-râci‘.
2. Tercî‘ü sâ‘ideti’s-sâ’ir ve sâ‘ideti’d-darbeyn ale’r-râci‘.
3. Tercî‘ü hâbiteti’s-sâ’ir ve hâbiteti’d-darbeyn ale’r-râci‘.

38	 Merâgî, Câmi‘u’l-elhân, haz. B. Hazrai, 277.



875İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Ubeydullah Sezikli, Seyid Muhammed Taki Hüseyni

4. Tercî‘ü hâbiteti’s-sâ’ir ve sâ‘ideti’d-darbeyn mine’r-râci‘.
5. Tercî‘ü hâbiteti’s-sâ’ir ve sâ‘ideti’l-evlâ mine’r-râci‘.
6. Tercî‘ü sâ‘ideti’s-sâ’ir ve hâbiteti’s-sâniye mine’r-râci‘.
7. Tercî‘ü sâ‘ideti’s-sâ’ir ve hâbiteti’l-evlâ mine’r-râci‘.
8. Tercî‘ü sâ‘ideti’s-sâ’ir ve hâbiteti’d-darbeyn ale’r-râci‘.
Üçüncü türde de sekiz çeşit bulunmaktadır. Ancak Merâgî kitabın (Câmi‘u’l-elhân) 

uzamaması için adlarını yazmamıştır.
Dördüncü türde şu isimler ile 16 çeşit bulunmaktadır:
1. Hâbitetü’d-darbeyn ‘ale’s-sâir ve’r-râci‘.
2. Sâ‘idetü’s-sâniye mine’r-râci‘ ve’l-bâkî ‘aksih.
3. Hâbitetü’d-darbeyn ‘ale’s-sâir ve sâ‘ideti’d-darbeyn ‘ale’r-râci‘. 
4. Hâbitetü’l-evla min’s-sâir ve’l-bâkî ‘aksih.
5. Sâ‘idetü’s-sâniye mine’s-sâir ve’l-bâkî ‘aksih.
6. Hâbitetü’l-evla min’s-sâir ve’s-sânî mine’r-râci‘ ve’s-sânî mine’s-sâir ve’l-evlâ mine’r-

râci‘ bi-‘aksihima.
7. Hâbitetü’l-evla min’s-sâir ve’l-evlâ mine’r-râci‘ ve’s-sânî mine’s-sâir ve’r-râci‘ bi-

‘aksihima.
8. Sâ‘idetü’l-evlâ mine’r-râci‘ ve’l-bâkî ‘aksih.
9. Sâ‘idetü’d-darbeyn ‘ale’s-sâir ve’r-râci‘.
10. Hâbitetü’s-sâniye mine’r-râci‘ ve’l-bâkî ‘aksih.
11. Sâ‘idetü’d-darbeyn ‘ale’s-sâir ve habiteti’d-darbeyn ‘ale’r-râci‘.
12. Sâ‘idetü’l-evlâ mine’s-sâir ve’l-bâkî ‘aksih.
13. Sâ‘idetü’d-darbeyn ‘ale’s-sâir ve’s-sâni mine’r-râci‘.
14. Sâ‘idetü’l-evlâ mine’s-sâir ve’r-râci‘ ve’l-bâkî bi-‘aksihima.
15. Hâbitetü’s-sâniye mine’s-sâir ve’l-evlâ mine’r-râci‘ ve’l-bâkîyeteyn bi-‘aksihima.
16. Hâbitetü’s-sâniye mine’s-sâir ve’l-bâkî ‘aksih.
Merâgî, tercî‘lerin 5. ile 11. türlerinin çeşitleri ve sayısını açıklamadan Kenzü’l-elhân’ında 

ayrıntılı bir şekilde açıkladığını yazmıştır.
Merâgî’nin uyguladığı yöntemle Kenzü’l-elhân’ında yazdıkları şu şekilde açıklanabilir:
Tercî‘lerin 5. türünde (2x2x2x2x2=) 32 çeşit; 
Tercî‘lerin 6. türünde (2x2x2x2x2=) 32 çeşit;
Tercî‘lerin 7. türünde (2x2x2x2x2x2x2=) 128 çeşit;
Tercî‘lerin 8. türünde (2x2x2x2x2x2x2=) 128 çeşit;
Tercî‘lerin 9. türünde (2x2x2x2x2x2x2x2=) 256 çeşit;
Tercî‘lerin 10. türünde (2x2x2x2x2x2x2x2x2=) 512 çeşit;
Tercî‘lerin 11. türünde (2x2x2x2x2x2x2x2x2=) 512 çeşit bulunmaktadır.
Merâgî, Makâsidu’l-elhân ve Şerh-i Edvâr’ında bu konuya daha özet bir şekilde değinerek 

Kenzü’l-elhân kitabında tüm tercî‘ çeşitlerini anlattığını yazmıştır.39 

39	 Merâgî, Makâsıdü’l-elhân, thk. T. Bîneş, 111; Merâgî, Şerh-i Edvâr, thk. T. Bîneş, 363.

https://orcid.org/0000-0001-7312-6737

https://orcid.org/0000-0003-2709-2315



876 İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Abdülkâdir-i Merâgî’nin Günümüze Ulaşamayan Eserleri

2.2.8. Nevbet-i Müretteb, Besteler ve Notasyon
Daha önce zikredildiği gibi, Merâgî 29 Şaban 778 (11 Ocak 1377) yılında gerçekleşen 

meşhur “nevbet-i müretteb” meclisinde Ramazan ayının her günü için bir nevbet-i müretteb 
besteleyeceğini yazmıştır (Şekil 4).

Şekil 4: Merâgî, Câmi‘u’l-elhân, İstanbul, Süleymaniye Kütüphanesi, Nuruosmaniye, 3644, 
60b.

»و هر روز ابیات و اشعار یک نوبت را می نوشتند با صنایع الحانی و ایقاعی می دادند این فقیر نوبتی مرتبی پنج 
قطعه در آن روز می ساختم و روز دیگر در مجلس حضرت سلطان به حضور اکابر و استادانی که مذکور شدند ادا 
می کردم زاید بر امتحان ایشان به بسیاری صنایع. و چون روز عرفه شد هر سی نوبت اعاده کردم. و شرح و بیان 
صنایع آن نوابت را در کتاب کنز الالحان ذکر کردیم تا اگر کسی را معرفت علمی است و عمل این حاصل شده باشد 

او را استخراج آنها کردن ممکن باشد«
“Her gün bir nevbetin şiirlerini ve beyitlerini, lahin sanatları ve ikâ‘larıyla beraber yazıp 
veriyorlardı. Bu fakîr de aynı gün, beş kıt’alı bir nevbet-i müretteb kuruyordu. Ertesi gün ise 
Hazret-i sultânın (Celâyîrli Sultan Hüseyin) meclisinde adları zikredilen büyükler ve üstatlar 
huzurunda bunu icrâ ediyordum. Buna ilâveten birçok sanatta beni imtihan ediyorlardı. Arefe 
günü geldiğinde otuz nevbeti tekrar ettim. İlmî ve amelî bilgisi olan bir kimse için bunların 
çıkarılması mümkün olsun diye söz konusu nevbetlerin şerhini ve sanatlarını Kenzü’l-elhân 
kitabında açıkladım.”

Nevbet-i müretteb tasniflerini Merâgî şu şekilde açıklamıştır: 
“Kudemâ, tarîkler, cem‘ler ve ikâ’lardan birbiriyle ilişkileri olan dört mûsikî parçasına 
Nevbet-i müretteb demişlerdir. Bu da Sakîl-i evvel, Sakîl-i sânî, Sakîl-i remel, Fâhtî veya 
Türkî-i asl devirlerinden olur.”40

Bu dört parçanın isimleri de şu şekildedir: Kavl, Gazel, Terâne ve Fürûdaşt. Merâgî bu 
açıklamalarından sonra, icrâcının isteğine göre diğer devirlerin kullanılmasını da câiz görmüştür.

Merâgî, bu şekilde Ramazan ayının her günü için bir nevbet, toplamda otuz nevbet besteledi. 
Merâgî ilk günün nevbetini, Celâyîrli Sultan Hüseyin’in (ö. 1382) isteği üzerine Hüseynî 
makamında ve Sakîl-i remel dâiresinde kavl, gazel, terâne, fürûdaşt ve müstezâddan oluşan 
beş parçada besteledi. Ayrıca müstezâdda da on iki makam ve altı âvâze getirdi. Bestelerin 
Arapça şiirleri Mevlânâ Celâleddin Fazlullâh (ö. 8./14. yy.), Farsçaları da Hâce Cemâleddin 
Selman Sâvecî (ö. 778/1376) tarafından yazıldı. 

40	 Merâgî, Câmi‘u’l-elhân, İstanbul, Süleymaniye Kütüphanesi, Nuruosmaniye, 3644, 61a.



877İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Ubeydullah Sezikli, Seyid Muhammed Taki Hüseyni

Merâgî, bestelediği otuz nevbetten birisini örnek getirerek41 kalan diğer 29 nevbet-i 
mürettebin nağmelerini, usullerini, tasniflerini, güftelerini ve işlediği müziksel sanatlarını 
Kenzü’l-elhân kitabında yazdığını belirtmiştir (Şekil 5).42

Şekil 5: Merâgî, Câmi‘u’l-elhân, İstanbul, Süleymaniye Kütüphanesi, Nuruosmaniye, 3644, 
60b.

41	 Merâgî, Şerh-i Edvâr’ında daha özet getirerek farklılıklarla kaydetmiştir. (Merâgî, Şerh-i Edvâr, thk. T. Bîneş, 
338-339)

42	 Merâgî, Câmi‘u’l-elhân, haz. B. Hazrai, 277.

https://orcid.org/0000-0001-7312-6737

https://orcid.org/0000-0003-2709-2315



878 İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Abdülkâdir-i Merâgî’nin Günümüze Ulaşamayan Eserleri

2.2.9. Bazı Aralıkların Birbirine Benzetilmesi: 
Bazı aralıklar, işitilince başka bir aralık gibi algılanır. Merâgî, bu hususa dair zi’l-erba’a 

(dörtlü) ve zi’l-hams (beşli) aralıkları örnek vermiştir. Bunun izahını da şu şekilde yapar: 
(a - ha) zi’l-erba’anın nağmeleridir. Eğer bu aralığın nağmeleri tîzden başlarsa yani ilk “ha” 
ve sonra “a” işitilirse, kulak “a” nağmesinin yerine oktavı olan “yha” nağmesini işitmiş gibi 
algılar. Dolayısıyla duyulan zi’l-erba’a nağmeleri (a - ha) yerine zi’l-hams nağmeleri (ha - yha) 
olur. Merâgî, Şerh-i Edvâr’ında bu benzetmeleri Kenzü’l-elhân kitabında daha detaylı ve “a” 
nağmesinden “lhe” nağmesine kadar açıkladığını yazmıştır.43

2.2.10. İnsan Sesinin Çeşitleri ve Özellikleri: 
Merâgî, bu konudan sadece Şerh-i Edvâr’ında bahsetmiştir. Merâgî’nin açıklamasına 

göre eskiler (Kudemâ ve hükemâ) insanların seslerinin 41 çeşitte olduğunu kaydetmişlerdir. 
Şerh-i Edvâr’ında bu 41 çeşidin sadece isimleri ile yetinerek Kenzü’l-elhân’ında her birisinin 
keyfiyeti ve şeklini örnekler ile açıkladığını yazmıştır (Şekil 6).44 

Şekil 6: Merâgî, Şerh-i Edvâr, İstanbul, Süleymaniye Kütüphanesi, Nuruosmaniye, 3651, 
101b.

3. Abdülkâdir-i Merâgî’nin II. Kayıp Kitabı: Risâle der Istıhâb-ı Gayr-i Ma‘hûd
Merâgî’nin elimize ulaşmayan bir diğer eseri, akortlar ile ilgili Risâle der Istıhâb-ı Gayr-i 

Ma‘hûd adlı eseridir. Merâgî, Câmi‘u’l-elhân’ın beşinci bölümünün “beş telli ud-i kâmil” 
başlıklı dördüncü kısmında, “ıstıhâb” (اصطخاب) kelimesini kullanarak udun akortlarına 

43	 Merâgî, Şerh-i Edvâr, thk. T. Bîneş, 134.
44	 Merâgî, Şerh-i Edvâr, thk. T. Bîneş, 389.



879İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Ubeydullah Sezikli, Seyid Muhammed Taki Hüseyni

değinmiştir. Merâgî’nin ifadesine göre bazı icrâcılar akorda “şedd” ismini vermişlerdir. 
Merâgî, bu açıklamalarından sonra, udun bazı şeddlerinin (akortları) yaygın (Ma‘hûd معهود) 
ve bazılarının da yaygın olamayan (gayr-i Ma‘hûd غیر معهود) akortlar olduğuna değinerek 
tüm akortların çeşitlerini bir Risâle’de yazdığını ve isteyenin o kitaba müracaat edebileceğini 
belirtmiştir (Şekil 7).

Şekil 7: Merâgî, Câmi‘u’l-elhân, İstanbul, Süleymaniye Kütüphanesi, Nuruosmaniye, 3644, 
23b.

»فصل رابع از باب خامس در بیان خمسه اوتار که آن را عود کامل خوانند... و طریقۀ اصطخاب اوتارِ آن، چنان است 
که هر یکی با ثلاثه ارباع ما فوق خود مساوی باشند. و اصطخاب، نسبت مطلق وتری بود با مطلق وتری دیگر. و 
به اصطلاح مباشران این فن، آن را شدّ خوانند و در اصطخاب غیر معهود، رسالۀ دیگر تألیف کردیم و در آن جمع 

شدود مبینّ گردانیده ...«
“Beşinci Bölüm’ün Dördüncü Kısmı: Ûd-ı Kâmil Denen Beş Telliler Hükmü … Tellerin 
akortları şu şekildedir: Her biri kendi üstündekinin dörtte üçü ile eşittir, [tabi ki] akord bir telin 
mutlağı ile başka bir telin mutlağı arasında yapılır. Bu fende icrâcılar ıstılahta ona şed derler. 
Yaygın olmayan akordlar hakkında başka bir Risâle’de yazdık. Orada şeddler açıklanmıştır.”

Merâgî, Risâle der Istıhâb-ı Gayr-i Ma‘hûd eserinden Câmi‘u’l-elhân’ında söz ettiğine 
göre, 808’den (1405) önce telif ettiği anlaşılır. 

Merâgî, Câmi‘u’l-elhân’ın dokuzuncu bölümünün ikinci kısmını, yaygın olmayan akortlara 
tahsis etmiştir. Udun yaygın olan akordunda teller sırasıyla bam telinden birbirine dörtlü 
oranında (a, ha, yhe, kb, kt) kurulur. Yaygın olmayan akortlarda ise teller birbiri ile farklı 
oranlarda kurulur. Merâgî, yaygın olmayan akortları “muntazam” ve “gayr-i muntazam” olmak 
üzere iki türde sınıflandırmıştır. Muntazam akortlarda, teller sırasıyla birbiri ile aynı oranda 
akort edilir. Gayr-i muntazam olan akortlarda ise teller farklı oranlarda akort edilir (Şekil 8).

Şekil 8: Merâgî, Câmi‘u’l-elhân, İstanbul, Süleymaniye Kütüphanesi, Nuruosmaniye, 3644, 
38a.

https://orcid.org/0000-0001-7312-6737

https://orcid.org/0000-0003-2709-2315



880 İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Abdülkâdir-i Merâgî’nin Günümüze Ulaşamayan Eserleri

»بباید دانست که اصطخاب غیر معهود، عبارت از آن است که مطلقات اوتار را با یکدیدگر چنان سازند همه بر 
نسبت بعد ذی الاربع نباشند بلکه نسبت دیگر باشند. پس اگر اوتار را همه بر یک نسبت سازند آن را منتظم خوانند 

و الا غیر منتظم.«
“Bilmek gerekir ki: yaygın olmayan akortlar, bütün tellerin mutlaklarının zi’l-erba’a oranında 
değil, başka bir şekilde kurulmasından, bağlanmasından ibarettir. Eğer tellerin hepsi [belli] 
bir oranda düzenlenirse Muntazam [Akord] denir. Böyle olmazsa Gayr-i Muntazam denir.”

Merâgî, yaygın olmayan akortların muntazam türü için iki örnek vererek Râst makamında 
perdelerin yerlerini göstermiştir.

Birinci örnekte bam telinden sırasıyla zîr teline kadar her bir telin mutlakı önceki telin 
vustâ-yı fürs nağmesi ile eşit kurulur. Bu durumda, Râst makamının nağmeleri udun perdeleri 
üzerinde şu şekilde olur:

Bam telinin mutlakı (a), sebbâbesi (d), mesles telin zâid perdesi (v), sebbâbesi (ha), mesnâ 
telin mücennebi (ya), zîrin mutlakı (yc), mücennebi (yhe) ve hâdd telin zâid perdesi de (yha) 
nağmesidir.

İkinci örnekte, her telin mutlak nağmesi öncesindeki telin zelzel perdesi ile eşit kurulur. 
Bu durumda da Râst makamının nağmeleri udun perdeleri üzerinde şu şekilde olur: 

Bam telinin mutlakı (a), sebbâbesi (d), zelzeli (v), meslesin mücennebi (ha), mesnânın 
mutlakı (ya), mücennebi (yc), fürsü (yhe) ve zir telin mücennebi de (yha) nağmesidir.45

Merâgî, yaygın olmayan akortların gayr-i muntazam türü için de yine Râst makamında 
uygulamak üzere bir örnek vermiştir. Bu örnekte meslesin mutlakı, bamın bınsırı ile, mesnânın 
mutlakı meslesin zelzeli ile, zîrin mutlakı, mesnanın fürsü ile ve hâddın mutlakı da zîrin 
sebbâbesi ile eşit kurulur. Bu durumda Râst makamının udun perdeleri üzerindeki nağmeleri 
sırasıyla şu şekilde olur:

Bamın mutlakı (a), sebbâbesi (d), zelzeli (v), meslesin zâyidi (ha), fürsü (ya), mesnânın 
zâyidi (yc), zîrin mücennebi (yhe) ve hâddın mücennebi de (yha) nağmesidir. 

Merâgî, Gayr-i muntazam akortların sayısının çok olduğuna işaret ederek kaleme aldığı 
eserlerinde bir kısmını anlatmış gerisini kayıp olan eserinde açıkladığını yazmıştır. Merâgî’nin 
elimize ulaşan eserlerinde zikrettiği akordların sayılarında farklılık bulunmaktadır.

Kendisinin istinsah ettiği Câmi‘u’l-elhân’ında ve Şerh-i Edvâr’ında46 1001 akordu 
kaydetmiştir.47 Makâsıdu’l-elhân’ın nüshalarında akortların sayıları farklı yazılmıştır. Takî 

45	 Merâgî’nin zikrettiği her iki örnekte nağmelerinde hatalar vardır. Merâgî, Râst makamın nağmelerini sırasıyla 
hata olarak bu şekilde yazmıştır: 

	 Birinci örnekte: a, d, t, ya, yz, kb, kd, L.
	 İkinci örnekte: a, d, v, yc, yz, Ld, kd.
	 Biz, makale içinde doğru olan nağmeleri kaydettik. (Merâgî, Câmi‘u’l-elhân, İstanbul, Süleymaniye Kütüphanesi, 

Nuruosmaniye, 3644), 38a.
46	 Şerh-i Edvâr nüshasında akortlar cetvelleri 1001 hanelidir. 1001 handen sonra iki hane daha numara vermeden 

boş kalmıştır. Yani 1003 hane olacak, ama haneleri saydığımızda toplamda 954 hane yazmıştır. (Merâgî, Câmi‘u’l-
elhân, İstanbul: Nuruosmaniye Kütüphanesi, 3644), 39a-43b ;Merâgî, Şerh-i Edvâr (İstanbul: Nuruosmaniye 
Kütüphanesi, 3651) 52b-55a.

47	 Taki Bîneş tarafından neşredilen kitapta 617 akort kaydedilmiştir. Merâgî, Şerh-i Edvâr, thk. T. Bîneş, 245; 
Merâgî, Câmi‘u’l-elhân (İstanbul: Nuruosmaniye Kütüphanesi, 3644), 39a-43b ; Merâgî, Şerh-i Edvâr (İstanbul: 



881İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Ubeydullah Sezikli, Seyid Muhammed Taki Hüseyni

Bîneş tarafından neşredilen kitapta 319 akord48, Nuruosmaniye nüshasında 1001 akordun 
kaydedileceği ibaresi yazılmasına rağmen 370 akord49, Melik nüshasında 340 ve 420 akord,50 
Asitan-ı Kuds nüshasında 311 akord,51 Topkapı nüshasında 371 akord 52 Paris nüshasında 370 
akord 53 ve Ankara nüshasında da 420 akord 54 kaydedilmiştir. Merâgî’nin oğlu Abdülaziz de 
Nekâvetü’l-edvâr adlı eserinde 84 akort kaydetmiştir (Şekil 9).55 

Şekil 9: Merâgî, Makâsıdü’l-elhân, Meşhed, Asitan-ı Kuds Kütüphanesi, 5390, 62b.

Merâgî, bu yaygın olmayan akortların 1001 kısmını Câmi‘u’l-elhân’ında yazdıktan 
sonra gerisini Câmi‘u’l-elhân’ın beşinci bölümünde Risâle der Istıhâb-ı Gayr-i Ma‘hûd adlı 
eserine ve dokuzuncu bölümünde de Kenzü’l-elhân’ında açıkladığını yazmıştır. Merâgî’nin 
bu açıklamalarından, Risâle der Istıhâb-ı Gayr-i Ma‘hûd’unu Kenzü’l-elhân’ından daha önce 
telif ettiği anlaşılmaktadır. Daha sonra Kenzü’l-elhân’ını anlatırken Risâle der Istıhâb-ı Gayr-i 
Ma‘hûd’daki bilgileri Kenzü’l-elhân’ından alarak tekrar ettiği düşünülebilir.

Söz konusu yaygın olmayan akortların 1001 türü dışındaki diğer türlerin ne olabileceği 
hakkında Makâsıdü’l-elhân’ın Melik nüshasında “İhtimâlât-ı Şudûd” başlığıyla önemli bir 
kayıt düşürülmüştür (Şekil 10).

Nuruosmaniye Kütüphanesi, 3651) 52b-55a.
48	 Merâgî, Makâsıdü’l-elhân, thk. T. Bîneş, 115.
49	 Merâgî, Makâsıdü’l-elhân (İstanbul: Nuruosmaniye Kütüphanesi, 3656), 70a-b.
50	 Merâgî, Makâsıdü’l-elhân (Tahran: Melik Kütüphanesi, 832), 57a-b; Merâgî, Makâsıdü’l-elhân (Tahran: Melik 

Kütüphanesi, 1649), 109a-110a.
51	 Merâgî, Makâsıdü’l-elhân (Meşhed: Asitan-ı Kuds Kütüphanesi, 5390), 62b-63a.
52	 Merâgî, Makâsıdü’l-elhân (İstanbul: Topkapı Sarayı Kütüphanesi, 1726), 60a-b.
53	 Merâgî, Makâsıdü’l-elhân (Paris: Bibliotheque Nationale Manuscripts Kütüphanesi, 1121), 77b-78a.
54	 Merâgî, Makâsıdü’l-elhân (Ankara: Milli Kütüphane, A.5238), 68b-69b.
55	 Abdülaziz Merâgî, Nekâvetü’l-edvâr (İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Nuruosmaniye, 3646), 49b-59a.

https://orcid.org/0000-0001-7312-6737

https://orcid.org/0000-0003-2709-2315



882 İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Abdülkâdir-i Merâgî’nin Günümüze Ulaşamayan Eserleri

احتمالات شدود
وتر ثانی: 7

وتر ثالث: 49
وتر رابع: 343

وتر خامس: 
2401

ب: مساوی بقیه 
مافوق خود

ج: مساوی مجنب 
مافوق

د: مساوی سبابه 
مافوق

هـ: مساوی فرس 
مافوق

و: مساوی زلزل 
مافوق

ز: مساوی بنصر 
مافوق

ح: مساوی خنصر 
مافوق

İhtimâlât-ı Şudûd
İkinci tel: 7
Üçüncü tel: 49
Dördüncü tel: 343
Beşinci tel: 2401
b: üstündeki telin bakiye 
perdesi ile eşit
c: üstündeki telin 
mücennebi ile eşit
d: üstündeki telin 
Sebbâbesi ile eşit
he: üstündeki telin fürsü 
ile eşit
v: üstündeki telin zelzeli 
ile eşit
z: üstündeki telin bınsırı 
ile eşit
ha: üstündeki telin hınsırı 
ile eşit

Şekil 10: Merâgî, Makâsıdü’l-elhân, Tahran, Melik Kütüphanesi, 1649, 108b.

Bu kayıttan ve Merâgî’nin Câmi‘u’l-elhân’ında yaptığı açıklamalarından hareketle yaygın 
olmayan akortların tüm türleri hakkında şunlar izah edilebilir:

Beş telli udun her bir telinde mutlaktan hınsır perdesine kadar, toplamda yedi perde 
bulunmaktadır:  

Zâyid, mücenneb, sebbâbe, vustâ-yı fürs, vüstâ-yı zelzel, bınsır ve hınsır. 
Bir tel farz edilince, telin mutlakı ile ancak bir nağme akord edilebilir. İki tel olunca ikinci 

telin mutlakı, üstündeki telin zâyid, mücenneb, sebbâbe, vustâ-yı fürs, vustâ-yı zelzel, bınsır 
ve hınsır perdelerinden birisi ile akord edilebilir. Dolayısıyla iki telde toplamda 7 tür akord 
mümkün olur (1x7). Üç tel olunca da aynı şekilde (1x7x7) hesaplayınca 49 tür, dört tel olunca 
(1x7x7x7) 343 tür ve beş tel olunca (1x7x7x7x7) da 2401 tür akort oluşabilir. 

Sonuç olarak Merâgî, toplam 2401 tür yaygın olmayan akortların 1001 türünü Câmi‘u’l-
elhân’ında ve (2401-1001=) 1400 türünü de kayıp olan Risâle der Istıhâb-ı Gayr-i Ma‘hûd 
ve Kenzü’l-elhân’ında açıklamıştır.  



883İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Ubeydullah Sezikli, Seyid Muhammed Taki Hüseyni

4. Abdülkâdir-i Merâgî’nin III. Kayıp Kitabı: Kitâb-ı Lahniyye
Merâgî, bu eserinden sadece Makâsıdü’l-elhân’ında söz eder. Ancak bu bilgi Makâsıdü’l-

elhân’ın bazı nüshalarında bulunmaktadır.
Merâgî’nin elimize ulaşan ikinci kitabı olan Makâsıdü’l-elhân, ilk bakışta Câmi‘u’l-

elhân’ının özeti mahiyetinde görünse de içinde Câmi‘u’l-elhân’da bulunmayan konuların 
varlığından dolayı bu eserine özet denmesi doğru değildir. Makâsıdü’l-elhân’dan müellif 
hattıyla yazılmış üç nüsha, müellif hattı üzerinden istisah edilmiş bir nüsha ve 10 nüsha da 
diğer müstensihler tarafından istinsah edilmiş toplamda 14 nüshası tespit edilebilmiştir. Bu 
nüshaların incelenmesinin neticesinde Makâsıdü’l-elhân’ın iki versiyonunun olduğu tespit 
edilmiştir.

Merâgî, Makâsıdü’l-elhân’ın birinci versiyonunu Câmi‘u’l-elhân’ın son istinsahından üç 
yıl sonra 12 Ramazan 821 (13 Ekim 1418) tarihinde Herat’tayken telif etmiştir.56 Makâsıdü’l-
elhân’ın bu versiyonunda aynı Câmi‘u’l-elhân’ı istinsah ettiği ilk nüshasında57 olduğu gibi 
herhangi bir sultana veya şahsa ithaf etmemiştir.

Merâgî, Makâsıdü’l-elhân’nın ikinci versiyonu yani kendi el yazısı ile 22 Zilkade 821 
(21 Aralık 1418) tarihinde yazdığı ikinci nüshayı58  Şahruh Sultan’a ve yine 29 Safer 826’de 
(Şubat 1423) tarihinde kendi el yazısı ile yazdığı üçüncü nüshayı da59 Sultan II. Murad’a ithaf 
etmiştir.60 Söz konusu Kitâb-ı Lahniyye’nin ismi, Makâsıdü’l-elhân’nın ilk versiyonu üzerinden 
istinsah edilen nüshalarda bulunmaktadır.

Merâgî’nin Kitâb-ı Lahniyye’si hakkında elimizde kesin bilgiler mevcut değildir. Kendisi 
Makâsıdü’l-elhân’ı yazarken o zamana kadar yazdığı eserler arasında bu kitabından söz eder. 
Ancak tam da açık bir ibare kullanmamıştır. Merâgî’nin ibaresi şu şekildedir:61 
»...چند کتاب در این علم نبشتم اول کنز الالحان، ثانی جامع الالحان، ثالث این کتاب مقاصد الالحان و کتاب لحنیه...«

“...Bu ilimde (mûsikî), birkaç kitap yazdım. Birincisi Kenzü’l-elhân, ikincisi Câmi‘u’l-elhân, 
üçüncüsü Makâsıdü’l-elhân ve Kitâb-ı Lahniyye...”

Merâgî, Makâsıdü’l-elhân’ın 12 Ramazan 821’de (13 Ekim 1418) telif ettiği ilk versiyonundan 
kısa bir süre sonra ve Şahruh Sultan adına 22 Zilkade 821’de (21 Aralık 1418) yazdığı ikinci 
versiyonundan önce 21 Şevval 821’de (21 Kasım 1418) Şahruh’un oğlu Mîrzâ Baysungur 
için Câmi‘u’l-elhân’ının özeti mahiyetinde bir eser te’lif etmiştir.62 

56	 Merâgî, Makâsıdü’l-elhân (Meşhed: Razavî Kütüphanesi, 5390)
57	 Merâgî, Câmi‘u’l-elhân (Oxford: Bodleian Kütüphanesi, Marsh, 282)
58	 Merâgî, Makâsıdü’l-elhân (Paris: Bibliotheque Nationale Manuscripts Kütüphanesi, 1121), 3a.
59	 Bu nüsha şu an Amerika’da özel bir koleksiyonda bulunmaktadır.
60	 Kanaatimizce Merâgî’nin Makâsıdü’l-elhân’ını II. Murad’a sunması söz konusu olamaz. Zirâ Merâgî, 821/1418’de 

hâmisi olan Şahruh Sultan’a ithafettiği Makâsıdü’l-elhân’ını tekrardan kısa bir süreliğinde hâmisi hayatta ve 
kendisi de Herat’tayken Sultan II. Murad’a ithaf edemez. Ayrıca Merâgî bu tarihte hayatının altmışlı yıllarında 
olduğunu göz önünde bulundurarak hayatının bu yaşlarında Osmanlı toprağına gitmesi ihtimalı çok güçtür. Yine 
II. Murad’a sunulmuş Merâgî’nin dastihattıyla elimize ulaşan Makâsıdü’l-elhân’ın nüshasında II. Murad’ın ismi 
silinmiş bir isim üzerinde daha sonra istinsah edildiği tesbit edilmiştir.

61	 Merâgî, Makâsıdü’l-elhân (Ankara: Millî Kütüphane, A 5238), 97b; Merâgî, Makâsıdü’l-elhân (Tahran, Melik 
Kütüphanesi, 1649), 151a.

62	 Merâgî, [Muhtasar-ı] Câmi‘u’l-elhân (Oxford: Bodleian Kütüphanesi, Ouseley, 264)

https://orcid.org/0000-0001-7312-6737

https://orcid.org/0000-0003-2709-2315



884 İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Abdülkâdir-i Merâgî’nin Günümüze Ulaşamayan Eserleri

Sonuç
Abdülkâdir-i Merâgî kitaplarını yaşadığı dönem itibarıyla geçerli olan ilimler tasnifi yazım 

geleneğine aykırı olarak sadece mûsikî üzerine yazmıştır. Fakat bu yazdığı kitaplardan bazıları 
maalesef günümüze kadar ulaşmamıştır. Kayıp eserler olarak nitelediğimiz bu eserlerinin 
isimlerini Abdülkâdir-i Merâgî’den öğreniyoruz. Merâgî elimizde bulunan eserlerinde 
günümüzde kayıp olan eserlerine atıflar yapmaktadır. Özellikle ayrıntılı olarak anlatmak 
istediği konularda “Kitabın hacmini büyütmemek için bu konunun ayrıntılarını şu eserimizde 
anlattık” ibaresini kullanmaktadır.    

Kitapların kaybolmasının birçok nedeni vardır. Bunların en önemlisi zaman içerisinde 
kitap ve belgelere yazı yüzeyi olan kâğıdın biyolojik ve kimyasal etkiler nedeni ile birçok 
tahribata maruz kalmasıdır. Bunun dışında yok olan kitapların birçoğu kütüphanelerde veya 
özel koleksiyonlarda bulunmaktadır. Yıpranarak yok olanların dışında diğerlerinin bulunma 
ihtimali her zaman mevcuttur. Makale yazarları olarak tüm İran ve Türkiye kütüphaneleri 
taranmış fakat Merâgî’nin kayıp eserlerine rastlanmamıştır.

Günümüzde Abdülkâdir-i Merâgî’nin kayıp olarak bilinen en meşhur eseri Kenzü’l-
elhân’dır. Makalemizde bu kitaba ek olarak, Merâgî’nin elimizde bulunan eserlerinde kütüphane 
kayıtlarında rastlanmayan Risâle der-Istıhâb-ı Gayr-i Ma‘hûd ve Kitâb-ı Lahniyye isimli 
eserlerini zikrettiğini de tespit ettik. Makale boyunca bu kayıp eserlerin muhtemel içerikleri, 
Merâgî’nin elimizde mevcut eserlerindeki atıflardan hareketle tespit edilmeye çalışılmıştır. 
Böylece, Merâgî’nin mevcut eserlerinde değinmediği bazı konuları, bugün kayıp olan eserlerinde 
ele aldığı anlaşılmıştır. 

Hakem Değerlendirmesi: Dış bağımsız.
Yazar Katkıları: Çalışma Konsepti/Tasarım- U.S.; Veri Toplama- S.M.T.H.; Veri Analizi/Yorumlama- U.S.; Yazı Taslağı- U.S., 
S.M.T.H.; İçeriğin Eleştirel İncelemesi- U.S., S.M.T.H.; Son Onay ve Sorumluluk-  U.S., S.M.T.H.
Çıkar Çatışması: Yazarlar çıkar çatışması bildirmemiştir.
Finansal Destek: Yazarlar bu çalışma için finansal destek almadığını beyan etmiştir.

Peer-review: Externally peer-reviewed. 
Author Contributions: Conception/Design of Study- U.S. ; Data Acquisition- S.M.T.H.; Data Analysis/Interpretation- U.S.; Drafting 
Manuscript- U.S., S.M.T.H.; Critical Revision of Manuscript- U.S., S.M.T.H.; Final Approval and Accountability- U.S., S.M.T.H.Conflict 
of Interest: The authors have no conflict of interest to declare.
Grant Support: The authors declared that this study has received no financial support.

Kaynakça/References
Bardakçı, Murat. Maragalı Abdülkâdir. İstanbul: Pan Yayıncılık, 1986.

Benâyî, M. K. Resâle der Mûsikî. thk. D. Saffvat. Tahran: Merkez-i Neşr-i Dânişgâhî, 1990.

Ensârî, Muhammed. “Ebu Eyyüb-i Medinî”. Dâiretü’l-Ma’ârifi Büzürg-i İslâmîc. 5/196, Tahran: Merkez-i 
Dâiretü’l-Ma‘ârif, 2000.

Fârâbî. el-Mûsîka’l-kebîr. thk. G. A. Haşebe ve M. A. el-Hafnî. Mısır: Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî. 1967.

Farmer, Henry George. Târîhu’l-mûsîka’l-‘Arabiyye. çev. Y. Nassâr el-Ehvânî. Kahire: Mektebetü Mısır, 1956.



885İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Ubeydullah Sezikli, Seyid Muhammed Taki Hüseyni

Hüseyni, Seyyid Muhammed Tagi. Kitâb-i Fârsî Fî Fenni’l-elhân ve 15.yy Mûsikî Nazariyâtındaki Yeri ve 
Önemi. İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2021.

Hüseyni, Seyyid Muhammed Tagi. Fihrist-i Destnîvîshâ-yı Fârsî-yi Kitâphâne-i Nuruosmaniye. Tahran: 
Bünyâd-ı Şükûhî, 2016.

İbnü’n-Nedîm. el-Fihrist fî ahbâri’l-‘ulemâʾi’l-musannifîn mine’l-kudemâʾ ve’l-muhdesîn ve esmâʾi kütübihim. 
Beyrut: Dâru’l-Ma‘rife, 1978.

İsfahânî, Ebü’l-Ferec. el-Egânî, haz. İ. Abbas, Beyrut: Dâru Sâdır, 2008. 

Macid, Fahri. Tarih el-felsefetü’l-islamiyye. Beyrut: Dârü’n-Neşr, 1974. 

Merâgî, Abdülaziz. Nekâvetü’l-edvâr. İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Nuruosmaniye, 3646.

Merâgî, Abdülkâdir, Câmi‘u’l-elhân. thk. T. Bîneş. Tahran: Pejuhişgâh-ı Ulum-i İnsânî, 1987.

Merâgî, Abdülkâdir. Câmi‘u’l-elhân. haz. B. Hazrai. Tahran: Ferhengistan-ı Hüner, 2009.

Merâgî, Abdülkâdir. Câmi‘u’l-elhân. İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Nuruosmaniye, 3644.

Merâgî, Abdülkâdir. Câmi‘u’l-elhân. Oxford: Bodleian Kütüphanesi, Marsh 282.

Merâgî, Abdülkâdir. Câmi‘u’l-elhân Özeti. Oxford: Bodleian Kütüphanesi, Ouseley 264.

Merâgî, Abdülkâdir. Câmi‘u’l-elhân. Tahran: Melik Kütüphanesi, 6317.

Merâgî, Abdülkâdir. Mekâsidü’l-elhân. İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Nuruosmaniye, 3656.

Merâgî, Abdülkâdir. Mekâsidü’l-elhân. İstanbul: Topkapı Sarayı Kütüphanesi, 1726.

Merâgî, Abdülkâdir. Mekâsidü’l-elhân. Meşhed: Asitan-ı Kuds Kütüphanesi, 5390.

Merâgî, Abdülkâdir. Mekâsidü’l-elhân. Paris: Bibliotheque Nationale Manuscripts Kütüphanesi, 1121.

Merâgî, Abdülkâdir. Mekâsidü’l-elhân. Tahran: Melik Kütüphanesi, 832.

Merâgî, Abdülkâdir. Mekâsidü’l-elhân. Tahran: Melik Kütüphanesi, 1649.

Merâgî, Abdülkâdir. Mekâsidü’l-elhân. Ankara: Milli Kütüphane, A5238.

Merâgî, Abdülkâdir. Mekâsidü’l-elhân. thk. T. Bîneş. Tahran: Bongâh-ı Tercüme, 1977.

Merâgî, Abdülkâdir. Şerh-i Edvâr. thk. T. Bîneş. Tahran: Merkez-i Neşr-i Dânişgâhî, 1992.

Merâgî, Abdülkâdir. Şerh-i Edvâr. İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Nuruosmaniye, 3651.

Mübârekşâh-i Buhârî. Şerhü’l-Edvâr. thk. A. Envar. Tahran: Ferhengistan-i Hüner, 2013.

Müneccimbaşı, Ahmet Dede. Sahaifü’l-Ahbar (Müneccimbaşı Tarihi). İstanbul: y.y., 1285.

Özcan, Nuri. “Türk Mûsikîsinin Âbide Şahsiyetlerinden Abdülkâdir-i Merâgî”. Türkler 8/900-904, Ankara: 
y.y., 2002.

Özergin, Kemal. “Hace Abdülkâdir Maragi’nin Manzum Bir Arzıhali”. Kemal Çığ’a Armağan. (İstanbul: 
1984), 131-156.

Rızâyî, Behram. “Târihçe-i Kâgez”. Keyhân-ı Ferhengî. Tahran: 2007, (249), 54-59.

Risâle fî fenni’l-elhân. İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Fatih, 3661, 20b-43b

Rosenthal, Franz. Aḥmad b. aṭ-Ṭayyib as-Saraḫsī. New Haven: American Oriental Society, 1943.

Sawa, George D. Kamus kitabu’l-egânî. Leiden: Bril, 2015.

Şirvânî, Fethullah. el-Mecelle fî’l-mûsikî. Tahran: Milli Kütüphane, A1671, 114.

Şevkî, Dayf. Şi‘r ve’l-gınâ fi Medîne ve Mekke li-Asri’l-Benî Umeyye. Kahire: Dâru’l-Ma‘ârif. 1979.

https://orcid.org/0000-0001-7312-6737

https://orcid.org/0000-0003-2709-2315



886 İslam Tetkikleri Dergisi - Journal of Islamic Review

Abdülkâdir-i Merâgî’nin Günümüze Ulaşamayan Eserleri

Terbiyet, Muhammed Ali. Dânişmendân-ı Âzerbaycan. Tahran: y.y., 1314.

Urmevî, Safiyüddin. Kitâbü’l-Edvâr fi’l-mûsîka. thk. G. A. Haşebe. Kahire: el-Hey’etü’l-Mısriyye’l-‘Âmme 
li’l-Kitâb, 1986. 

Urmevî, Safiyüddin. el-Edvâr ve tercüme-i Farsî. thk. A. Rüstemî. Tahran: Mirâs-ı Mektûb, 2002.

Urmevî, Safiyüddin. eş-Şerefîyye. haz. Hazrai, B. Tehran: Ferhengistan-ı Hüner, 2006.

Yâkût el-Hamevî. Mu‘cemü’l-udebâ. haz. İ. Abbas. Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmî, 1993.

Yekta, Rauf. Esâtîz-i Elhân. İstanbul: Pan Yayıncılık, 2002.

Zekeriya, Yusuf. Müellefâtü’l-Kindî el-Mûsikîyye. Bağdat: Matbaatü Şefîk, 1962.


