
darulfunun ilahiyat, 31(1): 119–135

DOI: 10.26650/di.2020.31.1.0012
http://ilahiyatjournal.istanbul.edu.tr 

Başvuru: 12.04.2019
Revizyon Talebi: 18.04.2019

Son Revizyon Teslimi: 14.06.2020
Kabul: 06.05.2020

Online Yayın: 22.06.2020A R A ŞT I R M A M A K A L ES I  / R ES EA RC H A RT I C L E

darulfunun ilahiyat

*	 Bu makale, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İslam Tarihi ve Sanatları Bölümü Türk Din Mûsikî Anabilimdalı programında 
Doç. Dr. Ubeydullah Sezikli danışmanlığında 12.06.2019 tarihinde sunulan “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musiki ve Yasaklar” isimli 
doktora tezinden türetilmiştir.

**	 Sorumlu Yazar: İrfan Yiğit (Doktora Öğrencisi), İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İslam Tarihi ve Sanatları Anabilim Dalı, 
İstanbul, Türkiye. E-posta: irfan-yigit@hotmail.com ORCID: 0000-0002-7265-1991

***	Ubeydullah Sezikli (Doç. Dr.), İstanbul Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, İslam Tarihi ve Sanatları Bölümü, İstanbul, Türkiye.
	 E-posta: ubeydullahsezikli@hotmail.com ORCID: 0000-0001-7312-6737
Atıf: Ayşe Aykıt, “Ahlâkî Tekâmülde Mûsikînin Rolü: Kindî’nin Mûsikî Risâleleri.” darulfunun ilahiyat 31, 1 (2020): 119–135.
https://doi.org/10.26650/di.2020.31.1.0012

Öz
Bu makalede Osmanlı ve Türkiye Cumhuriyeti devletlerinde Türk mûsikîsinin karşılaşmış olduğu yasak uygulamaları ele 
alınmıştır. Batılılaşma, Türkiye Cumhuriyeti devleti ve toplum yapısında çok önemli değişiklikler meydana getirmiştir. 
Osmanlı’da modernleşmenin başlangıcı sayılan Tanzimat dönemi ile başlayıp, Türkiye Cumhuriyeti Devletinde son 
şeklini alan Batılılaşmanın Türk mûsikîsine etkileri ve sonucunda Türk mûsikîsine getirilen yasaklamalar makalemizin 
kapsamını oluşturmaktadır. Makalemizde ele alınan Türk mûsikîsi yasaklarının tarihsel zaman aralığı iki yüz yıllık dönemi 
kapsamaktadır. Bu iki yüz yıllık süreç Osmanlı Padişahı III. Osman’ın (1754-1757) uygulamaya koyduğu mûsikî yasağı ile 
başlayıp, Türkiye Cumhuriyeti Tek Parti döneminin bitiş tarihi ile son bulacaktır. Makalemizin tarihsel zaman aralığını 
III. Osman döneminden başlatmamızın nedeni, tahta geçer geçmez Enderun’da bulunan yetişmiş müzisyenlerin tümünü 
saraydan çıkartıp, saray içoğlanlarının bir asırdan fazladır mûsikî meşk edegeldiği Enderun Meşkhanesi’ni süresiz olarak 
tatil etmesidir. Tanzimat dönemi öncesinde karşılaşılan bu yasağın özelliği devlet tarafından uygulanan ilk mûsikî 
yasağı olmasıdır. 1950 yılını yasakların sonu olarak görmemizin nedeni ise, Tek Parti iktidarının son zamanlarında Türk 
mûsikîsi üzerindeki baskı ve yasakların azalmaya başlaması ve daha sonra gelen iktidarda, yasaklardan vaz geçilmesi 
gerektiği düşüncesinin hâkim olmasıdır. Makalemize özgünlük katacak olan iddiamız; Sebep-sonuç ilişkisi olarak Türkiye 
Cumhuriyeti ve Osmanlı modernleşmesi arasında Türk mûsikîsi açısından bağlantı vardır. Türk mûsikîsi yasağının ilk ortaya 
çıktığı dönem ile kaldırılmaya başlandığı dönem arasında geçen iki yüz yıllık süreç bir bütün olarak değerlendirilmelidir. 
Türk mûsikîsi yasakları belirli bir döneme has uygulamalar değildir. Yasakların getirdiği sorumluluk tek bir iktidara ya da 
döneme yüklenmemelidir.

Anahtar Kelimeler
Türk Mûsikîsi, Yasaklar, Tanzimat, Batılılaşma, Modernleşme

Abstract
This article studies the application of the prohibitions that faced Turkish music in the Ottoman Empire and in the Republic 
of Turkey. Westernization brought about important changes in the Republic of Turkey in terms of structure of sociey. In 
the Tanzimat period, which saw the beginning of modernization in the Ottoman period, and after the Republic of Turkey 
took its final shape, Westernization had an impact on Turkish music and as a result, bans were placed on Turkish music. 
These prohibitions are the subject of our article. In our article, the historical time span of the Turkish music bans covers 
two hundred years. This two hundred-year period starts with the music prohibition imposed by the Sultan of the Ottoman 
Empire, Osman III (1754-1757), and ends with the time when the Republic of Turkey ended its single-party rule. We 
started the historical time interval of our article from the period of Osman III, because as soon as he rose to the throne, 

İrfan Yiğit** Ubeydullah Sezikli*** 

Türk Mûsikîsi ve Yasaklar (1754-1952)*

Turkish Music and Prohibitions from Tanzimat to Republic

This work is licensed under Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License

https://orcid.org/0000-0002-7265-1991
0000-0001-7312-6737


120

darulfunun ilahiyat 31/1

Extended Summary

In our article, the prohibitions and restrictions that Turkish music was exposed to 
from the Tanzimat to the Republic will be discussed. Turkish culture has survived to the 
present day by continuing its development and accumulation from the geographies it has 
lived in. In this process, various state traditions shaped this culture. As a result of the 
interaction with different cultures, Turkish culture and art have experienced change and 
transformation. One of the social elements that is affected by this change is music. Like 
the change in every art branch, music is shaped by many social, political, ideological and 
religious factors in society. No social event can be evaluated within the narrow patterns of 
the period in which it was experienced. Some events that occurred in the past as historical 
time can be reflected onto society in different periods. We think that music bans also occur 
on such a basis. Sultan II. Osman (1618-1622), upon returning from Poland to Istanbul 
on January 25, 1622, was prepared to apply his reformist ideas based on his experience 
at that time. He wanted to bring deep innovation to   the institutions of the Empire, but 
not only in the military field. These innovation initiatives, in which the first foundations 
of the modernization movement that came with the Tanzimat reforms (1839) were laid, 
failed. But a process was initiated that would affect all areas of society. Music is one of 
these areas. The modernization process which started in 1622 would ocur approximately 
three hundred years later, initiated in 1923, which would impact on the reforms to be 
implemented in the Republic of Turkey. Founded on the legacy of the Ottoman Empire, 
the Ottoman Empire-earth culture in the Republic of Turkey faced bans on Turkish music. 
These prohibitions occurred over a period of almost two hundred years. In each period, its 
causes and consequences were different but their effects on Turkish music were the same. 
As soon as Osman III (1754-1757) came to the throne, he removed all the musicians 
in Enderun from the palace. Osman III, shutdown Enderun Meşkhane for a long time, 
which had been the place where playing and learning of music had taken place for more 
than a century. In the two hundred years after this ban, Turkish music faced various other 
bans. The failure of the reforms applied in the period of Osman II (1618-1622), as well 

he removed all the musicians in Enderun from the palace and he closed Enderun Meşkhanesi for an indefinite 
period of time, which had been the place where palace boys had been playing music for more than a century. 
This ban, which occurred before the Tanzimat period, is the first music ban implemented by the state. We see 
1950 as the end of the bans, because The Single Party government reduced the pressure and bans on Turkish 
music in the recent times of its power, and the power that replaced the Single Party thought that the bans 
should be dropped. Our claim will add originality to our article. Turkish music, the relationship between the 
Republic of Turkey and the Ottoman modernization reforms can be seen as a cause and effect relationship. The 
two-hundred-year period between the period when the Turkish music ban first appeared and the period when 
it was lifted should be evaluated as a whole. Turkish music bans are not practices specific to a certain period. 
The responsibility brought by the prohibitions should not be attributed to a single power or period.

Keywords
Turkish Music, Prohibitions, Tanzimat, Westernization, Modernization



Yiğit, Sezikli / Türk Mûsikîsi ve Yasaklar (1754-1952)

121

as the bans applied to Turkish music in the period of Osman III (1754-1757) and also 
the Tanzimat reforms of all, played their part in changing the fate of Turkish music. As a 
result of the chain of chronological events that we try to reveal in our article, we can say 
that it is an unfair claim that the entire responsibility of the music bans be attributed to a 
certain period.

Our article will start with the heading “Turkish Music and Prohibitions before the 
Tanzimat Period” and will continue with the titles “Turkish Music and Prohibitions in 
the Tanzimat Period”, and end with the title “Abolition of Turkish Music Prohibitions”.

Although the causes and results are different for each period, the effects of the bans on 
Turkish music have been the same. The publication of the Tanzimat (1839) and later the 
founding of the Republic of Turkey caused reforms to be implemented that changed the 
fate of Turkish music. It is a historical and political fact that the Westernization policies of 
the pre-Tanzimat period, as well as the policies of Tanzimat, post-Tanzimat, and the Early 
Republican era, had devastating effects on Turkish music as well as on many other fields. 
The Early Republican Period (1923-1938) was a period t which tried to create a new order 
with reforms related to the Ottoman cultural and artistic heritage. 

As a result of the chain of chronological events which we try to reveal in our article, 
we consider the imposing of bans on Turkish music in a certain period to have been an 
unfair act.

The period from 1938 to 1950, when the Tek Party administration ended, was important 
for the development of Turkish music during the Republican era. After 1938, an attempt of 
Tek Party was made to  completely erase Turkish music  from the art and culture memory 
of society, and effects of this period on Turkish music were devastating . Between 1938 and 
1950, the name of Turkish music was not specifically mentioned by government officials. 
In addition, Turkish music prohibitions are not limited to prohibitions imposed by the 
state alone. There are also prohibitions stemming from traditions, religious prohibitions, 
instrument prohibitions, prohibitions based on sociological reasons, and prohibitions 
applied for political reasons. However, our article will be limited to prohibitions arising 
from political events.

Turkish music has been exposed to development and transformation at every stage 
of a two-hundred-year period. It has faced various bans in every period. We think that it 
is a biased perspective to think that a certain prohibition was implemented. In our view, 
there is no difference in terms of Turkish music between the ban which was tried to be 
implemented in the period of Osman III (1754-1757) and the ban which was tried to be 
implemented between 1923-1950.



122

darulfunun ilahiyat 31/1

Giriş
Türk kültürü yaşamış olduğu coğrafyalardan gelişim ve birikimini sürdürerek 

günümüze kadar gelmiştir. Bu süreçte çeşitli devlet gelenekleri bu kültüre yön 
vermiştir. Farklı kültürler ile meydana gelen etkileşim neticesinde Türk kültür 
ve sanatı değişim ve dönüşüm yaşamıştır. Yaşanan bu değişimin etkisinde kalan 
toplumsal unsurlardan birisi de mûsikîdir. Her sanat dalında meydana gelen 
değişim gibi mûsikî de toplumda ki dini, sosyal, siyasal, ideolojik birçok etkenle 
şekillenmiştir. 

Hiçbir toplumsal olay, yaşandığı dönemin dar kalıpları içerisinde değerlendirilemez. 
Tarihsel zaman olarak geçmişte meydana gelen birtakım olaylar, farklı dönemlerde 
etkisini gösterebilmektedir. Mûsikî yasaklarının da böyle sebep-sonuç ilişkisi 
içerisinde meydana geldiğini düşünmekteyiz. Yasakların alt yapısının oluşmasında 
siyasal gelişmeler büyük önem arz etmektedir. Bu gelişmelerin en önemlisi üç yüz 
yıllık bir süreci şekillendiren modernleşme, Batılılaşma, Avrupalılaşma girişimleridir. 

Sultan II. Osman (1618-1622), 25 Ocak 1622’de Polonya seferinden İstanbul’a 
döner dönmez, bu seferde edindiği tecrübelere de dayanarak uygulamaya çalıştığı 
sonuçsuz inkılap girişimleri,1 Koçibey tarafından Sultan IV. Murat (1623-1640)’a 
sunulan Koçibey Risalesi,2 Defterdar Sarı Mehmet Paşa’nın III. Ahmet (1703-
1730)’e sunduğu layiha,3 Sadrazam Damat İbrahim Paşa’nın Avrupa’daki yaşam 
tarzını gözlemlemek üzere 1731 yılında Paris’e, olağanüstü elçi olarak yolladığı 
Yirmisekiz Mehmet Çelebi’nin Seyahatnamesinde rapor ettiği tecrübeler,4 
III. Osman (1754-1757)’ın tahta geçer geçmez Enderun’da bulunan yetişmiş 
müzisyenlerin tümünü saraydan çıkartıp, saray içoğlanlarının bir asırdan fazladır 
mûsikî meşk edegeldiği Enderun Meşkhanesini de süresiz olarak tatil etmesi,5 
Sultan III. Selim (1789-1807)’in Batı’yı tanımaması nedeniyle yakınlarından 
Ebubekir Ratip Efendi’yi Batı müesseselerini görüp incelemek üzere Avusturya’ya 
gizli memuriyetle göndermesi,6 Sultan II. Mahmut (1808-1839)’un 1826 yılında 
yenileşmenin önündeki en büyük engel olarak gördüğü Yeniçeri Ocağını kaldırması, 

1	 Yılmaz Öztuna, Osmanlı Hareminde Üç Haseki Sultan (Ankara: Ötükern Neşriyat, 2000), 99.

2	 Yılmaz Öztuna, Cumhuriyet Dönemi Öncesinde Türkler (İstanbul: Babı Ali Kültür Yayıncılığı, 
2006), 177.

3	 Defterdar Sarı Mehmet Paşa, Nesayıh’ul-Vüzera V’el-Ümerâ veya Kîtab-ı Güldeste Nizâm-ı Devlete 
Müteallik Risale, Çev. Hüseyin Ragıp Uğural (Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1969), 18.

4	 Şevket Rado, Paris’te Bir Osmanlı Sefiri (Yirmisekiz Mehmet Çelebi’nin Fransa Seyahatnamesi) 
(İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2017), 9.

5	 Cem Behar, Osmanlı/Türk Mûsikîsinin Kısa Tarihi (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2015), 21

6	 Cahit Bilim, Osmanlı Dış İlişkileri-Sefaratnameler Elçilikler Anlaşmalar (İstanbul: On bir 
Yayınları, 2019), 40.



Yiğit, Sezikli / Türk Mûsikîsi ve Yasaklar (1754-1952)

123

1832 yılında kendisine İngiliz Elçisi Canning, Lord Stratford ve Mustafa Reşit Paşayı 
Batı politikaları için danışman olarak alması Tanzimat’a ve Batılılaşma sürecinin 
neticesinde ortaya çıkan Türk mûsikîsi yasaklarına giden süreci hazırlayan siyasi 
gelişmeler idi. Tanzimat Fermanıyla (1839) gelen modernleşme hareketinin ilk 
temellerinin atıldığı bu yenilik girişimleri toplumun tüm alanlarını etkileyecek bir 
süreci başlatmıştır.7 Mûsikîde bu süreçten etkilenen toplumsal unsurlardan birisidir. 
1622 yılında başlayan Avrupalılaşma süreci yaklaşık üç yüz yıl sonra 1923 yılında 
kurulacak olan Türkiye Cumhuriyeti Devleti’nde uygulanacak inkılaplar ile nihai 
hedefine ulaşacaktır. 

Her döneme göre nedenleri ve sonuçları farklı nitelikler arz etse de yasakların 
Türk mûsikîsi üzerindeki etkileri aynı olmuştur. Tanzimat Fermanı (1839) ve 
ardından kurulan Türkiye Cumhuriyeti Devleti’nin hayata geçirdiği inkılaplar 
ile adeta Türk mûsikîsinin kaderi değişmiştir. Osmanlı’da Tanzimat öncesi ve 
Tanzimat’tan itibaren süregelen Meşrutiyet ve Erken Cumhuriyet dönemi Batılılaşma 
(Avrupalılaşma) politikalarının birçok alanda olduğu gibi Türk mûsikîsi üzerinde 
de yıkıcı etkilerinin olduğu tarihsel ve siyasi bir gerçektir.

Makalemizde ortaya koymaya çalıştığımız kronolojik olaylar zincirinin sonucunda 
mûsikî yasaklarının tüm sorumluluğunun belirli bir döneme yüklenmesini haksız 
bir tutum olarak gördüğümüzü söyleyebiliriz..

Makalemiz “Tanzimat Dönemi öncesi Türk Mûsikîsi ve Yasaklar” başlığı ile 
başlayacak olup “Tanzimat Dönemi Türk Musikisi ve Yasaklar, Cumhuriyet Dönemi 
Türk Mûsikîsi ve Yasaklar” başlıkları ile devam edecek ve Mûsikî Yasaklarının 
Kaldırılması başlığı ile sonuçlanacaktır.

Tanzimat Dönemi Öncesi Türk Mûsikîsi ve Yasaklar
Türk mûsikîsinin gelişme safhaları, İmparatorluğun siyasi ve iktisadi gelişme 

safhalarıyla her zaman paralellik göstermemiştir. Osmanlı Devleti’nin henüz 
kurulup teşkilatlanmakta olduğu dönemde, daha önce kurulan Türk devletlerinden 
devralınan büyük kültür mirası içinde askeri, tasavvufi ve ferdi icra alanlarında 
bin yıldır geliştirilmekte olan mûsikî sanatı da bulunmaktaydı.8 Devralınan mûsikî 
mirası siyasi, ticari, coğrafi birçok unsurun etkisinde kalmış, bunların yanı sıra 
yönetici sınıfının mûsikîye bakış ve tutumları da Türk mûsikîsinin gidişatında 
belirleyici olmuştur. Osmanlı Padişahlarının zevk ve tercihlerinin her zaman 
mûsikî lehine tecelli etmediği bilinmektedir. Osmanoğulları’nın tahtına da zaman 

7	 Halil İnalcık, “Tanzimat Nedir?,” İçinde Tanzimat, ed. Halil İnalcık, Mehmet Seyitdanlıoğlu 
(Ankara: Türkiye İş Bankası Yayınları, 2011), 120.

8	 Cinuçen Tanrıkorur, Osmanlı Dönemi Türk Mûsikîsi (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2016), 36.



124

darulfunun ilahiyat 31/1

zaman mûsikîden hoşlanmayan veya mûsikîyi dini sebeplerle hiç hoş görmeyen 
padişahlar oturmuştur. Tanzimat dönemi öncesinde mûsikîye çeşitli yasaklar 
getiren padişah örneklerinden ilki III. Osman’dır (ö. 1757). III. Osman tahta geçer 
geçmez Enderun’da bulunan yetişmiş müzisyenlerin tümünü saraydan çıkartmış, 
saray içoğlanlarının bir asırdan fazla zamandır mûsikî meşk edegeldiği Enderun 
Meşkhanesini de süresiz olarak tatil etmiştir.9 III. Osman’ın (ö. 1757) halefi Sultan 
III. Mustafa’nın (ö. 1774) 1757-1774 arasında on yedi yıl sürmüş olan saltanatı 
süresince de sarayda ister icra ister öğretim biçiminde olsun kayda değer bir mûsikî 
faaliyeti olduğu söylenemez.10

Osmanlı Devleti’nde III. Selim (1789-1807) ile birlikte siyasal, kültürel 
yapı değişime uğramaya başlamıştır. Fransa’daki devrim rüzgârının Avrupa’yı 
sarmakta olduğu, insanların özgürlük, eşitlik ve kardeşlik sloganları etrafında 
feodal monarşilere ve üretim ilişkilerine başkaldırdığı bir ortamda Osmanlı tahtına 
çıkan III. Selim (ö.1808), I. Mahmut (1730-1754) ve I. Abdülhamid (1774-1789) 
dönemlerinde görülen reform çabalarını daha ileriye taşımıştır. Siyasi kimliğinin 
ötesinde bakıldığında III. Selim’in entelektüel davranış, incelik, his, düşünce 
ve reformculuk zaruretini anlama açısından Avrupa’da aydınlanma dönemi 
hükümdarlarıyla benzerlikler göstermesi şaşırtıcı değildir. “İlhami” mahlasıyla, 
şiirler yazmış, Kırımîzâde Kâmil Efendi’den mûsikî eğitimi almıştır. Sır Kâtibi 
Ahmet Efendi’nin verdiği bilgiye göre yukarıda da ele aldığımız gibi opera izleyen 
ilk hükümdardır. İzlenimleri olumlu olmasa bile Batı müziğine olan meraklı tavrı 
devam etmiştir. “Lale Devri” (1715-1730) olarak adlandırılan ve sanatsal yaşamın 
önem kazandığı barışcı dönemde, Osmanlı Devleti ile Avrupa ülkeleri arasında 
kültür İlişkilerinin temeli atıldığı söylenebilir. Lale Devri’yle (1718-1730) başlayan 
müzikal tarz ve ifade III. Selim’in de katkılarıyla gelişme göstermiştir.11 Kanuni 
Sultan Süleyman (1520-1566) sonrasında, II. Mahmut’a (1808-1839) kadar olan 
saltanat dönemlerinde II. Osman (ö.1622), IV. Murat (ö.1640), III. Selim (ö.1808) 
gibi padişahların giriştiği reform-yenileşme adımları, Türk modernleşmesi için 
önemli adımlar idi. Batılı olmayan toplumlardaki değişim süreçlerini açıklamak 
amacıyla geliştirilen modernleşme kuramı, her şeyden önce, “modern” ve 
“geleneksel” olarak nitelenen iki toplum tipinin karşılaştırılmasına dayanmaktadır.12 
II. Mahmut (1808-1839) döneminde Yeniçeri Ocağı’nın kaldırılmasının ardından 
(1826) yerine kurulan ordu için yeni bir askeri müzik bölüğüne ihtiyaç duyulmuş 
ve Türk halk mûsikîsinin, Türk sanat mûsikîsinin ve İslamlık öncesi Orta Asya 

9	 Behar, Osmanlı/Türk Mûsikîsinin, 13. 

10	 Cem Behar, Aşk Olmayınca Meşk Olmaz (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2014), 50.

11	 Ahmet Say, Müzik Tarihi (Ankara: Müzik Ansiklopedisi Yayınları, 1997), 509.

12	 Levent Köker, Modernleşme, Kemalizm ve Demokrasi (İstanbul: İletişim Yayınları, 2007), 39.



Yiğit, Sezikli / Türk Mûsikîsi ve Yasaklar (1754-1952)

125

Şaman geleneklerinin müziksel öğelerini taşıyan mehter mûsikîsinin yerine Batı 
Mûsikîsini öngören Muzıka-i Hümayun kurulmuştur.13 1826 yılı, Türk Mûsikî 
tarihi içinde, yeni bir dönemin başlangıcıdır. Muzıka-i Hümâyun ile Batılılaşma 
olarak isimlendirilen Avrupa kültürü mûsikî alanında resmi bir kimlik kazanmıştır. 
Osmanlı padişahlarının ve Hanedan efradının şahsen klasik Avrupa müziği ile 
meşgul olduğu zaman birimini imparatorluğun son yüzyılı teşkil eder.

Tanzimat Dönemi Türk Musikisi ve Yasaklar
Toplumda meydana gelen siyasal gelişmeler her alanda olduğu gibi Türk Mûsiki 

tarihinde de önemli değişimlere sebep olmuştur. Bu duruma neden olan ve tetikleyen 
en önemli olgulardan birisi “Batılılaşma” gayretleridir.14 Batılılaşma ile başlayan 
değişimin yansımaları bazen var olan tekniklerin yenilenmesi, bazen de yenilik 
adına tamamen yasaklanması şeklinde tezahür etmiştir. Avrupa ülkelerini taklit 
ederek o ülkelerin seviyesine çıkılabileceği düşüncesi Tanzimat ideolojisiyle 
toplum bilincine yerleşmiş, Mehterhane ve Enderun gibi kültürel mirası devam 
ettiren eğitim kurumlarına gerek görülmemeye başlanmıştır. Toplumsal değişim-
dönüşüm, yenileşme mûsikînin de içerisinde yer aldığı birçok toplum düzenini 
etkilemiş, iyi niyetle başlanan birçok devrim, inkılap hesaplanamayan sonuçların 
ortaya çıkmasına neden olmuştur. 

Osmanlı Devleti, XVIII. yüzyılın başlarında Batı karşısında ilk defa yenilgiye 
uğramış ve toprak kaybetmeye başlamıştır. Bundan nedenle devlet kendi içerisinde 
bir koruma mekanizması geliştirerek özellikle askeri alanda Avrupa’ya yaklaşılması, 
örnek alınması gerektiği görüşü ortaya çıkmıştır. Bu yönde uygulamalara girişilmiştir. 
Osmanlı Batılılaşması kendiliğinden bir hareket değildir; askerî alanda Batı karşısında 
geri kaldığını görmeye başlayan merkez yönetiminin giriştiği ıslahat projesinin 
bir ürünü olarak ortaya çıkmıştır. Osmanlı Batılılaşmasının esas amacı, mevcut 
düzeni sürdürebilmektedir.15 Bu noktada Türk mûsikîsinin ötekileştirilmesine ve 
yasaklanmasına giden sürecin nasıl oluştuğunu anlama açısından zikredilmesi gereken 
önemli bir husus, padişahlar değişse bile Batıya doğru her alanda bir kayış süreci 

13	 Say, Müzik Tarihi, 509.
14	 Makalemiz içerisinde kullandığımız “Batı” kavramından kastımız “Avrupa”dır. Osmanlı toplumunda 

Avrupa kültürünün etkisi XVIII. yüzyılda hissedilmeye başlamıştır. Lale Devri ile bu etki toplumun 
her kesimine sirayet etmiştir. Avrupa’ya gönderilen sefirler dönüşlerinde yazdıkları sefaretnamelerle 
Avrupa kültürü hakkında bilgi aktarımında bulunmuşlardır. Tanzimat ile yoğunlaşan bu aktarım 
süreci, Rönesans’tan sonra Avrupa’da gelişen düşünce akımlarının Osmanlı toplumunda da 
yayılmasını sağlamıştır. Makalemiz içerisinde “Batılılaşma” kavramı “Avrupalılaşma”yı ve “Batı” 
kavramı da “Avrupa”yı ifade etmektedir. Bkz. Bayram Ali Çetinkaya, “Modern Türkiye’nin Felsefi 
Kökenleri,” Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 6, no. 2, (2002): 66.

15	 Mehmet Ali Kılıçbay, “Osmanlı Aydını,” Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi 1 
(İstanbul: İletişim Yayınları, 1985), 58.



126

darulfunun ilahiyat 31/1

kesintiye uğramadan devam etmiş olduğudur. II. Mahmut (ö. 1839) Batılılaşmayı, 
III. Selim’in (ö. 1808) bıraktığı yerden ele almışsa da III. Selim gibi Batı kültürü 
hakkında malumat sahibi değildir. Bu konuda kendisine danışmanlık yapabilecek 
biriside çevresinde yoktur. Osmanlı kamuoyu da Batı’ya karşı tereddütlü bir bakış 
açısına sahiptir. Buna rağmen Padişah Osmanlı Devleti’ni, mümkün olduğu kadar 
Batı’ya yakınlaştırmaya karar vermiştir. Nihayet 1832’de kendisine iki müşavir 
veya yardımcı bulabilmiştir. Bunlardan birisi İngiliz Elçisi Canning sonraları 
Lord Stratford diğeri de Mustafa Reşid Paşa’dır (ö.1858).16 Osmanlı padişahının 
Batılılaşma politikalarını oluşturmak için fikirsel destek aldığı kişinin bir İngiliz 
elçisi olması dikkat çekicidir. İngiliz bir elçinin yönlendirmesi ile Batı ve Türk 
toplumu arasındaki etkileşim idareci bazında kendisini göstermiştir. II. Mahmut 
(ö.1839) ve İngiliz Büyükelçi Canning arasındaki bu yakınlaşma bir sürece dönüşerek 
yaklaşık yüz yıl sonrasında uygulamaya konulacak olan devrimlere giden yolun 
kapılarını aralamıştır. Sultan III. Osman’dan (ö.1757) sonraki padişahların merak 
ettikleri soru şudur: Osmanlı Devleti’nin Batı devletleri karşısında geri kalmasının 
sebepleri nelerdir? Bu sorunun cevabı II. Osman (1618-1622)’dan itibaren üç yüz yıl 
boyunca aranacak ve bu konuda adımlar atılacaktır. Batılılaşma ve musiki yasakları 
arasında ne gibi bir ilişki olduğuna bu perspektiften değerlendirebiliriz. Farklı bir 
kültürün toplumsal alanda kendisine yer açabilmesi için o toplumun sahip olduğu 
kültürün toplumsal ve kamusal alandan çekilmesi gerekir. Batılılaşma ve Türk 
kültürünün bir arada olamayacağını düşünen idareciler Tanzimat öncesinde attıkları 
modernleşme adımları ile Türk kültürünün en önemli parçalarından olan Türk 
mûsikîsinin yasaklanmasına neden olacak sürecin fitilini ateşlemiş oldular. Sultan II. 
Osman (1618-1622)’dan Cumhuriyet dönemine kadar yaşanan süreç Türk mûsikîsi 
yasaklarının zeminini hazırlamıştır. Batı (Avrupa) mûsikîsini Devlet’in çatısı altına 
resmen sokan, mehterhanenin yerine Muzika-i Hümâyun’u kuran, yönetmek ve Batı 
mûsikîsi eğitimi vermek üzere İtalyan sanatçı Giuseppe Donizetti’yi (1788-1856) 
görevlendiren, 1826’da Asâkir-i Mansûre-i Muhammediyye için mehter mûsikîsi 
yerine bir Marş besteleyen, Sultan II. Mahmut (ö. 1839)’tur.17

Batı (Avrupa) mûsikîsi yanında Türk Mûsikîsi bölümü de açılan Muzika-i 
Hümâyun, yetersiz kalmış, hiçbir zaman Enderun18 gibi gerçek bir Türk mûsikîsi 

16	 İnalcık, Tanzimat, 120.

17	 Yılmaz Öztuna, II. Sultan Mahmud (İstanbul: Babıali Kültür Yayıncılığı, 2006), 14, 23.
18	 Enderun’da mûsikî ve çalgı eğitimi II. Murad Hân (1421-1451) döneminde başlamıştır. Mûsikî 

derslerine saraya alınan devşirme çocukların mûsikîye kabiliyetli olanları seçilmekteydi. Dersler 
mûsikîşinas Enderunlular tarafından verilmekteydi. Ayrıca saray dışından tutulan İstanbul’un en 
usta hanende ve sazende maaşlı öğretmenleri mûsikî dersleri için davet edilmekteydi. Görüldüğü 
gibi kurumsal bir yapılanma içerisinde mûsikî eğitim verilmekteydi. Bk. Erhan Özden, Osmanlı 
Maarifi’nde Mûsikî (Ankara: Türk Tarihi Kurumu Yayınları, 2015), 41.



Yiğit, Sezikli / Türk Mûsikîsi ve Yasaklar (1754-1952)

127

konservatuarı olamamıştır. Sultan II. Mahmut (ö. 1839)’un Mehterhâne-i Hakânî’yi 
de yeniçerilik unsuru olarak kabul ederek ilga etmesi, Türk askerî mehter mûsikîsini 
ortadan kaldırmış, Batı marşları çalan bandolar ihdas edilmiştir. Üstad bir bestekâr, 
iyi bir tanburi, neyzen ve hanende olan II. Mahmut (ö.1839)’un, 1826’dan sonra, 
her gün dinlediği Türk mûsikîsine yönelik ilgisi azalmış. Avrupa mûsikîsine doğru 
başlayan bu kaymanın bir neticesi olarak da Osmanlı Sarayı’nda Türk mûsikîsi arka 
plana itilmeye başlanmıştır.19 Osmanlı Padişahlarının Batı mûsikîsine olan ilgileri 
II. Mahmut’tan sonraki dönemlerde de devam etmiştir. Oğlu I. Abdülmecid (1839-
1861) Batılı anlamda musiki dersi alan ve piyano çalan ilk padişahtır. Sonrasında 
tahta geçen Sultan Abdülaziz (1861-1876) klasik Batı mûsikîsi besteleyen ilk 
kompozitördür.20 Üç ay saltanat tahtında kalan V. Murat (1876) üç büyük cilt dolusu 
alafranga besteleri günümüze kalmıştır.21 Sultan II. Abdülhamid (1876-1909) 
piyano ve klasik Batı mûsikîsi dersleri almıştır.22 Son padişah Sultan VI. Mehmet 
Vahdettin (1918-1922) Necip Paşa’dan klasik Batı musikisi dersleri almıştır ve 
piyano çalmıştır. Son İslam Halifesi Sultan II. Abdülmecid (1922-1924) çok istidatlı 
bir ressam olduğu gibi, klasik Batı müziğine bilhassa ilgi duymuştur. Konçerto 
ve piyano sanatı gibi eserlerinden anlaşıldığına göre hanedan efradı içinde büyük 
formlarda eser yazmaya cesaret eden tek müzisyendir.23 Görüldüğü gibi yaklaşık 
olarak yüz yıllık süreçte Batı mûsikîsi kültürü sarayda ve hanedanda ciddi bir yer 
edinmiştir. Son yüz yıllık süreçte Osmanlı hanedanı da en ez Erken Cumhuriyet 
Dönemi kadroları kadar Batı kültürü etkisindedir. 

1908 yılında II. Meşrutiyet’in ilanının ardından ortaya çıkan devlet konservatuvarı 
ihtiyacı neticesinde 1914 yılında Maarif Nezareti’ne Darülbedâyi isimli ilk mûsikî 
ve tiyatro okulu kurulmuştur. I. Dünya Savaşı’nın getirmiş olduğu sıkıntılar 
nedeniyle önce Batı mûsikîsi bölümü yaklaşık iki yıl sonrada Türk mûsikîsi bölümü 
kapatılmıştır.24 Daha sonra 1917 yılında Osmanlı’da kurulan ilk sistemli konservatuar 
olma özelliğini taşıyan Dârülelhân mûsikî okulu kurulmuştur. Mûsikî bölümünün 
idaresine getirilen Berlin Kraliyet Akademisi mezunlarından bestekâr Musa Süreyya 
Bey (ö. 1932), Bakanlık makamına 1926 yılında Zeki Üngör (ö. 1958) ile beraber 
sunduğu raporda “[...] vaktiyle sırf Şark mûsikîsi tedris etmek için İstanbul’a 

19	 Yılmaz Öztuna, “Osmanoğulları ve Türk Mûsikîsi,” Türk Dünyası Araştırmaları, no. 46 (1987): 
100.

20	 Vedat Kosal, “Osmanlı İmparatorluğu’nda Klasik Batı müziği,” Yeni Türkiye Dergisi Türk 
Mûsikîsi Özel Sayısı, no. 57, (2014): 578.

21	 Kosal, “Osmanlı İmparatorluğu’nda,” 579.

22	 Kosal, “Osmanlı İmparatorluğu’nda,” 580.

23	 Kosal, “Osmanlı İmparatorluğu’nda,” 581.

24	 Özden, Osmanlı Maarifi’nde, 1191



128

darulfunun ilahiyat 31/1

tesis edilmiş ve bilahare ‘Garp mûsikîsi Şubesi de açılmış olan Darülelhan’dan 
da bahsetmek lazımdır. Dünyanın her tarafında müşterek evsafı haiz olan bu nevi 
müessesata ‘Konservatuvar’ namı verildiği halde, büsbütün başka bir zihniyetin 
hâkim olduğu bir devrede mezkûr müesseseye ‘Dârülelhân’ ismi verilmişti. Mezkûr 
müessesenin de bugünkü hars için bilüzum olan Şark mûsikîsinden tecridiyle 
‘İstanbul Konservatuvarı’ namıyla tesmiyesi ilmi ve idari murakabesinin de Maarif 
Vekâleti tarafından icrası hararetle temenni olunur”25 sözleri ile Musa Süreyya 
Bey idarecisi olduğu devlet kurumundan, Maarif Bakanlığına sunulan raporla 
Dârülelhân’da Türk Mûsikîsi öğretiminin kaldırılmasını sağlamıştır.26 Tanzimat’ın 
ilanından sonra bir geçiş dönemi ile yüzleşen Osmanlı ve devamında kurulan 
Türkiye Cumhuriyeti kurucu kadroları aynı zamanda kendisini bir kimlik bunalımı 
içerisinde bulmuştur. Osmanlı Devleti yıkılmış, Cumhuriyet kurulmuştur. Devletin 
adı değişmiştir. Fakat mûsikî politikası aynen geçmişte olduğu gibi Batılılaşmanın 
etkisi ile devam etmektedir. Devlet kadroları Türk mûsikî mirasından uzaklaşmaya 
çalışmaktadır.

 Cumhuriyet Dönemi Türk Mûsikîsi ve Yasaklar
Türkiye Cumhuriyeti Devleti kurulurken toplumlar arası ilişkilerde bir siyasal 

rol değişimi yaşanmıştır. Yeni devletin varlığını güvence altına alacak bu değişim, 
Türklerin dünyadaki yerinin yeniden tanımlanmasını gerektirmiştir. Yönetici elite 
göre, yeni koşullar altında, genç Türkiye Cumhuriyeti’ni ayakta tutmanın tek 
yolu, Batıyla yeni çatışma alanları yaratacak her tür anti-emperyalist açılımdan 
uzak durmaktı. Bunun için de Osmanlı ve şark kültürü ile araya mesafe konmuş, 
mesafe konmakla kalınmamış, yeni Türkiye’yi daha önce ait olduğu dünyadan 
koparacak adımlar atılmıştır. Meşruiyetini emperyalistlere karşı başarılı bir “Kurtuluş 
Savaşı”na borçlu olan yönetici kadro, her alanda Batı’yı model alan bir siyaset 
benimsemiştir.27 Bunun neticesinde Devlet, yeni kurulan kurumsal yapılanma için 
bazı adımlar atmaya başlamıştır.

Cumhuriyet, Türk toplumu için yeni oluşturulan bir yaşam modeli olduğu 
kadar, Türk mûsikîsi açısından da yeni bir dönemin başlangıcı olmuştur. 
Cumhuriyet idaresinin mûsikî alanında ilk icraatı, ne yazık ki, Türk mûsikîsini 
okul müfredatlarından çıkartarak öğretimini yasaklamak şeklinde tecelli etmiştir.28

25	 Akt. Tanrıkorur, Osmanlı Dönemi, 31.

26	 Tanrıkorur, Osmanlı Dönemi, 31.

27	 Güneş Ayas, Müziği Boğan Gürültü İdeolojinin Kıskacındaki Mûsikî (İstanbul: İthaki Yayınları, 
2018), 108.

28	 Yalçın Tura, Türk Mûsikîsinin Meseleleri (İstanbul: Pan Yayıncılık, 1988), 40.



Yiğit, Sezikli / Türk Mûsikîsi ve Yasaklar (1754-1952)

129

Türk mûsikîsi, tarihsel arka planı nedeniyle Osmanlı’nın ve de Türklüğün canlı 
bir hatırası niteliğindedir. Bu nedenle Cumhuriyet’in ilan edilmesinden üç yıl 
sonra, 1926 yılında Osmanlı konservatuarı Dârülelhân’ın “Alaturka mûsikî Şubesi” 
nin lağvedilmesi ve aynı yılın aralık ayında Türk mûsikîsinin ilk ve orta dereceli 
okullarının müfredatından çıkartılmasının tesadüf olmadığı anlaşılmaktadır. Söz 
konusu adım radikal olarak nitelendirilebilirse de Osmanlı olmanın emarelerinden 
uzak bir şekilde Türklük ve Osmanlıyı anımsatan simgelerden arındırılmış bir 
kültür oluşturmaya yönelik bir uygulama olması bakımından, kendi içerisinde 
tutarlı olarak görülebilir.29 Kurulan yeni devletin oluşumunda kültür ve sanat vb. 
kurumların yeniden inşasında radikal kararlar alınması gerektiği anlaşılmaktadır. 
Bununla birlikte Dârülelhân’ı kuranların da kapatanlarında aynı İttihatçı kadro 
içinden çıkmış olması ve benzer dünya görüşlerine sahip kişilerden oluşması 
dikkat çekicidir. 

Darülelhan’ın kapatılışının dışında Cumhuriyet döneminde Türk musikisine 
yönelik yasaklar arasında 1925 yılında tekke ve zaviyelerin kapatılması, 1926 yılında 
Dârülelhân’dan “Şark mûsikîsi şubesinin” kaldırılması, Türkiye Cumhuriyeti’nde 
Türk mûsikîsi enstrümanlarının resmi olarak çalınması ve öğretilmesinin 
yasaklanması, Dârülelhân’ın isminin 1926 yılında İstanbul Belediye Konservatuarı 
olarak değiştirilmesi30 ve bu okullarda Türk mûsikîsi eğitiminin yasaklanması, 
1927 yılında modernleşmek bahanesiyle tek sesli mûsikî eğitiminin hem özel 
okullarda hem de devlet okullarından kaldırılması, 2 Kasım 1934 ilâ 6 Eylül 1936 
tarihleri arasında, 1 yıl 10 ay 4 gün süresince radyoda Türk mûsikîsi yayınlarının 
yasaklanması sayılabilir. 

Yukarıda saydığımız Türk mûsikîsine getirilen yasaklar içerisinde en etkili olan 
yasak tekke ve zaviyelerin devlet tarafından kapatılmasıdır. Tekke ve zaviyelerin 
kapatılması geleneksel Türk mûsikîsinin önemli bir parçası olan tekke mûsikîsi 
geleneğinin ortadan kaldırılmasına neden olmuş, mûsikî geleneğine ciddi bir darbe 
vurmuştur.31 Fakat burada bir konuya dikkat çekmek istiyoruz. Tekke mûsikîsine 
vurulan ilk darbe bu döneme has değildir. Osmanlı’da Tasavvufa muhalif ulema, 
Sultanlar nezdindeki itibarının arttığı dönemlerde bu ulemanın da etkisi ile tekkelerin 
faaliyeti kısıtlanmış, 1667-1684 tarihleri arasında Osmanlı Devleti’nde tekkelerde 

29	 Bülent Aksoy, Geçmişin Mûsikî Mirasına Bakışlar (İstanbul: Pan Yayıncılık, 2018), 183.

30	 Musa Süreyya Bey ve Zeki Üngör’ün birlikte hazırlayarak 1926 yılında Maarif Nezareti’ne 
sundukları raporda Şark mûsikîsi şubesinin bu kurumdan çıkartılarak ismini İstanbul 
Konservatuarı’na çevrilmesi teklif edilmektedir. Akt. Tanrıkorur, Osmanlı Dönemi, 31.

31	 Salih Akkaş, “Cumhuriyetin Müzik Devrimi,” Yeni Türkiye Dergisi Türk Mûsikîsi Özel Sayısı, 
no. 57, (2014): 597–600.



130

darulfunun ilahiyat 31/1

mûsiki icrası, semâ âyini ve sesli zikir yasaklanmıştır.32 Uygulanan baskılar 
neticesinde Mevlevîlerin semâ yapmaları ve diğer tarikatların da mûsikî eşliğinde 
âyin icrâ etmeleri bu tarihler arasında yaklaşık olarak 17-18 yıl yasaklanmıştır. 
Sahîh Ahmed Dede, Mevlevîlere semâ yapma yasağının yanı sıra diğer tarikatlara 
da âyin icrâsının yasaklanmasının 1667’de başladığını ve “Yasâğ-ı bed”in tarih 
düşürüldüğünü; on sekiz yıl süren bu yasağın 1684 yılında “izn-i hümâyûn” ile 
kaldırıldığını, “Muhabbetnağme”, “Münkere gussa” ve “Gûş-ı câna mülhem-i 
gaybî dedi tarihini/ Mevleviler döndü câna aşkı Mevlânâ ile” ibare ve mısralarının 
tarih düşürüldüğünü, tarih düşürenlerin ismini vermeden Mecmûatü’t Tevârihi’l 
Mevleviyye33 adlı eserinde kaydetmektedir.34 Görüldüğü gibi Osmanlı döneminde 
de tekkelere devlet eliyle müdahaleler vardır. Osmanlı ve Türkiye Cumhuriyeti 
Devletleri’nin uyguladığı yasağının ideolojik ve fikirsel temelleri farklı olsa bile 
bu yasakların ortak noktası Türk mûsikîsine verdiği hasardır.

1925’te tekke ve zaviyelerin kapatılması ile tekke mûsikîsinin önemli bir 
parçası olan Alevi-Bektaşi Cemleri de Cumhuriyet döneminde yasaklardan 
etkilenmiştir. Bektaşiliğin önemli dini ritüeli olan cemler, 1960’lı yıllara kadar 
gizli saklı bir şekilde yapılmaya çalışılmıştır. Dini mûsikî formları arasında yer 
alan Bektaşî şâirleri tarafından yazılmış ve Bektaşî tekkelerinde okunmak için, 
çeşitli makam ve usûllerde bestelenmiş manzumeler olan Nefesler’in okunması 
da mûsikî yasaklarından etkilenmiştir. 

Cumhuriyet dönemi öncesinde yaklaşık olarak iki yüz yıldır Batılılaşma adımları 
kapsamında uygulanmaya çalışılan yeniliklerin ve Erken Cumhuriyet döneminde 
inkılaplar olarak isimlendirilen devrimlerin başarıya ulaşamadığının en önemli 
göstergesi yasaklardır. Devlet tarafından hayata geçirilmeye çalışılan bir inkılap 
halk tarafından benimsenmiyorsa, kabulünü sağlamak için yasaklamalarla yenilikler 
topluma kabul ettirilmeye çalışılır. Mûsikî inkılabının gerçekleştirilmesi için 
uygulanan Batı mûsikîsi dayatmasının altında yatan neden de budur.

Mustafa Kemal Atatürk, mûsikî inkılabını gerçekleştirebilmek için halkın bu 
mûsikîyi tanımasının şart olduğunu, bunun için de halkın her fırsatta bu mûsikîyi 
dinlemesinin gerekli olduğunu düşünmüştür. Bu amaçla, sinema salonlarında 
orkestraların yer alması, radyolardan da bu melodilerin halka aktarılması gibi 
faaliyetler gerçekleştirilmiştir. Halkın ilk anda bu mûsikîyi tercih etmeyeceği 
düşünülerek, oldukça radikal bir adım atılarak radyolardan alaturka mûsikî yayını 

32	 Bayram Ali Kaya, Tekke Kapısı Yenikapı Mevlevihane’sinin İnsanları (İstanbul: Zeytinburnu 
Belediyesi Kültür Yayınları, 2012), 54.

33	 Mevlâna Müzesi Ktp., nr. 5456.

34	 Kaya, Tekke Kapısı, 392–396.

https://www.salihbora.com/bilgiler/nedir/makam-nedir/
https://www.salihbora.com/bilgiler/nedir/usul-nedir/


Yiğit, Sezikli / Türk Mûsikîsi ve Yasaklar (1754-1952)

131

yasaklanmıştır.35 Türkiye’de, Türk mûsikîsi öğretimine resmen son verilmesinin 
ardından, Dâhiliye Vekâletinin 3 Kasım 1934 tarihinde ki emriyle, Türkiye 
Radyosu’nun yayınlarından Türk mûsikîsinin tamamen çıkarılması bu sanata 
indirilmiş bir başka öldürücü darbeyi teşkil etmektedir.36 Anadolu Ajansı 3 Kasım 
1934’de şu haberi geçiyordu: “Ankara (AA)- Dâhiliye Vekâletinin bugün TBMM’de 
Gazi Hazretlerinin alaturka mûsikî hakkındaki irşatlarından ilham alarak, bu 
akşamdan itibaren alaturka mûsikînin radyo programlarından tamamen kaldırılmasını 
ve yalnız Garp tekniğiyle bestelenmiş motifleri, milli mûsikî parçalarımızın Garp 
tekniğine vakıf sanatkârlar tarafından çalınmasını alakadarlara bildirmiştir.” Yasak 
boyunca Radyo programlarında Batı kaynaklı mûsikî yayınlarına ağırlık verilmiştir.37 
İçişleri Bakanlığı, Kültür İşleri Bakanlığı’ndan ziyade istical göstererek hemen ertesi 
gün 2 Kasım 1934’den 9 Eylül 1936 akşamı saat sekiz yirmiye kadar tam 677 gün 
boyunca bir yasaklama ile radyolarda Türk mûsikîsi çalınmasını yasaklamıştır.38 

Mûsikî yasaklarının hukuki zemini açısından laiklik ilkesi ve bu ilkenin hayata 
geçirilmesinde bazı kanunlar önemli rol oynamıştır. Bu kanunlar mûsikî yasaklarının 
da hukuki zemini niteliği taşımaktadır. 3 Mart 1924 tarihinde “Türkiye’yi laikleştiren 
yasalar” olarak da adlandırılan üç yasa TBMM’de kabul edilmiştir. Bunlar 429 
(Şer’iyye ve Evkaf ve Erkan-ı Harbiye-i Umumiye Bakanlıklarının Kaldırılmasına 
Dair Kanun), 430 (Tevhid-i Tedrisat Kanunu), 431 (Halifeliğin Kaldırılmasına ve 
Osmanlı Hanedanının Türkiye Cumhuriyeti Toprakları Dışına Çıkarılmasına Dair 
Kanun) sayılı yasalardır.39 Bu yasalar nedeniyle tekke ve zaviyeler kapatılmış, 
eğitimde birlik sağlanması amacıyla medreseler kapatılmış, Batı tarzı eğitim 
sistemine geçilmiş, hilafete bakış açısı Osmanlı kültürüne olan olumsuz yaklaşımı 
getirmiş netice olarak bu nedenlerle bu mekânlarda ya da bu kültürün eseri olarak 
icra edilen mûsikîde yasaklı hale gelmiştir. 

Tüm çabalara rağmen halk Türk mûsikîsinin yerine konulmak istenilen Batı 
mûsikîsini benimsemekte zorlanmıştır. Batı mûsikîsini modernleşmenin bir 
göstergesi sayan azınlığın dayatması karşısında Türk halkı duygularını anlatabildiği 
mûsikîsine getirilen yasağa direnç göstermektedir. Türk mûsikîsi yasağı karşısında 
devlet kadrolarından da yasak karşıtı söylemler seslendirilmektedir. 

35	 Dilek Yiğit Yüksel, “Dünya Klasik Müzik Literatüründe ve Atatürk’ün Müzik Devrimine Türk 
Ezgilerinin Yeri,” Yeni Türkiye Dergisi Türk Mûsikîsi Özel Sayısı, no. 57, (2014): 717.

36	 Yalçın Tura, Türk Mûsikîsinin Meseleleri (İstanbul: Pan Yayıncılık, 1988), 41.

37	 Salih Akkaş, Türkiye’de Cumhuriyet Dönemi Kültür ve Müzik Politikaları (İstanbul: Çağ 
Yayınları, 2015), 124.

38	 Ruhi Ayangil, “Cumhuriyetin Müzik Devrimi,” Yeni Türkiye Dergisi Türk Mûsikîsi Özel Sayısı, 
no. 57, (Mart-Nisan 2014): 637.

39	 Ali Sarıkoyuncu, Atatürk Din ve Din Adamları (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2013), 71.



132

darulfunun ilahiyat 31/1

Mûsikî Yasaklarının Kaldırılması
Türkiye Cumhuriyeti’nde Dârülelhân mûsikî okulunun 1926 yılında kapatılması 

neticesinde devlet eliyle Türk mûsikîsine getirilen yasakların ilki hayata geçmiş 
oldu. Mustafa Kemal Atatürk’ün, Sarayburnu’nda dinlediği kötü bir mûsikî ekibinin 
etkisiyle söylediği: “Bu musıki bizim heyecanımızı ifade etmekten uzaktır.” Sözü, 
Türk mûsikîsi radyolardan kaldırılmasının bahanesi olarak görülecekti. Fakat 
Mustafa Kemal Atatürk şu sözleri ile farklı bir boyut kazanmıştır: 

“Ne yazık ki, benim sözlerimi yanlış anladılar, şu okunan ne güzel bir eser, ben zevkle dinledim, 
sizler de öyle. Ama bir Avrupalıya bu eseri, böyle okuyup da bir zevk vermeğe imkân var 
mı? Ben demek istedim ki bizim seve seve dinlediğimiz Türk bestelerini, onlara da dinletmek 
çaresi bulunsun, onların tekniği, onların ilmi ile onların sazları, onların orkestraları ile çaresi 
her ne ise. Biz de Türk Mûsıkîsini milletlerarası bir sanat haline getirelim Türk’ün nağmelerini 
kaldırıp atalım, sadece garp milletlerinin hazırdan mûsikisini alıp kendimize mal edelim, yalnız 
onları dinleyelim demedim, yanlış anladılar sözümü, ortalığı öyle bir velveleye verdiler ki, 
ben de bir daha lâfını edemez oldum.”40 

Bu söz yasakların kaldırılmasına kadar geçen süredeki uygulamalar içerisinde 
çok sayıda çelişkinin mevcut olduğunu ortaya koymaktadır. Bu çelişkili durum 
yasakların kaldırılmasına giden yoldaki en temel alt yapıyı oluşturmuştur. Bu 
sözlerden sonra yaşanılanlara bakıldığında mûsikî yasaklarının kaldırılmasına 
yönelik adımların atıldığı görülecektir. Mustafa Kemal Atatürk’ün 1925 İzmir 
konuşması, 1928 Sarayburnu konuşması, 1930’da bir Alman gazetesine verdiği 
söyleşideki vurgusu ve nihayetinde 1934 Meclis konuşmasındaki sözleri.41 
Mustafa Kemal Atatürk, katı bir Batı (Avrupa) mûsikîsi hayranı olmaktan öte, 
Türk mûsikîsinin gelişimini tamamlayamadığına inanıyordu. Batı (Avrupa) 
mûsikîsinin öğrenilmesi ve bu mûsikînin halkın kendi mûsikîsi ve nağmeleriyle 
sentezlenerek milli bir Türk mûsikîsinin oluşturulabileceğini düşünüyordu.14 
Şubat 1936 gününden itibaren İstanbul Radyosu’nun yaptığı günlük programlara 
Tanburacı Osman Pehlivan’ın halk şarkılarının dâhil edilmesi buna bir örnektir. 
Bu gelişme o dönem için önemli bir başarıdır.42 Halkın çoğunluğu tarafından şu 
ya da bu sebeple pek benimsendiği söylenemeyecek olan veya insanların gündelik 
yaşamlarını, tavırlarını, alışkanlıklarını “medenileştirme” konusunda muvaffak 
olamayan mûsikî reformu, 1940’ların ortalarından itibaren yönetici kadroların 
kendisi tarafından da eleştirilmeye başlanır.43 
40	 “Türk Musikisinin Yasaklanması,” Son erişim 22 Aralık 2018, http://www.kultur.gov.tr/TR-

96530/turk-mûsikîsinin-yasaklanmasi.html
41	 Fırat Kutluk, “Atatürk ve Müzik Yazını Eleştirisi,” Cumhuriyet’in Müzik Politikaları, Der. Fırat 

Kutluk, (İstanbul: H2O Kitap, 2018), 231.
42	 Seda Bayındır Uluskan, Atatürk’ün Sosyal ve Kültürel Politikaları (Ankara: Atatürk Kültür, Dil 

ve Tarih Yüksek Kurumu Atatürk Araştırma Merkezi, 2010), 370.
43	 Özgür Balkılıç, Cumhuriyet, Halk ve Müzik-Türkiye’de Müzik Reformu 1922-1952 (Ankara: 

Tan Kitabevi, 2009), 98.

http://www.kultur.gov.tr/TR-96530/turk-mûsikîsinin-yasaklanmasi.html
http://www.kultur.gov.tr/TR-96530/turk-mûsikîsinin-yasaklanmasi.html


Yiğit, Sezikli / Türk Mûsikîsi ve Yasaklar (1754-1952)

133

Resmi olmasa bile fiili olarak mûsikî yasağının kalkması için farklı gelişmeler de 
yaşanacaktır. Bunlardan birisi de 1943 yılında İstanbul Belediye Konservatuarı’nda 
sınırlı da olsa Osmanlı Geleneksel mûsiki eğitimine izin verilmesi ve bu mûsikînin 
önemli besteci ve icracılarından birisi olan Hüseyin Sadettin Arel’in bu kurumun 
başına atanmasıdır. Bu Cumhuriyet dönemi mûsikî politikalarında devlet tarafından 
resmiyete geçirilen ilk önemli çatlak olarak görülmektedir.44

Kısa bir süre içerisinde konu meclis tartışmalarına da yansımıştır. 1945 yılı bütçe 
görüşmelerinde Cemil Sait Barlas konuşmasında halkın radyo programlarından hiçbir 
şey anlamadığını ve radyolarda artık pehlivan türküleri, davul-zurna çalınmasını 
istediğini söylemiştir. Aynı şekilde Müfit Kansu ve Berç Türker de konuşmalarında, 
milli mûsikînin yayın saatinin radyoda arttırılmasını talep etmişlerdir. 1947-1960 
yılları arasında radyoda Batı müziğinin yayın saati de aşamalı olarak kısaltılır.45 

Türk mûsikîsine devletin bakış açısı Tek Parti döneminin bitmesi ile değişecektir. 
Türk mûsikîsi Erken Cumhuriyet Dönemi ve özellikle Atatürk dönemi ile başlayan 
fakat Mustafa Kemal Atatürk öldükten sonra İsmet İnönü döneminde aldığı ağır 
hasarı restore etmenin yollarını arayacaktır.

Sonuç
Türk Mûsikîsi, ilk yasağın başladığı dönemden Tek Parti iktidarının sonuna kadar 

dönemsel şartlar ve uygulamalara göre çeşitli yasaklara maruz kalmıştır. Bu nedenle 
Türk mûsikî yasaklarını belirli bir döneme özgü kabul etmek yasaklar konusunda 
bütüncül bir bakış açısı geliştirmemize engel olmuştur. Türk mûsikîsi açısından 
baktığımızda bize göre III. Osman (1754-1757) döneminde uygulanmaya çalışılan 
yasak ile 1923-1952 yılları arasında uygulanmaya çalışılan yasaklar arasında zihniyet 
olarak bir fark yoktur. Cumhuriyet dönemi mûsikîsinin yaşadığı gelişmeler, bu 
dönemdeki sanat adamlarının ya da kültür işlerinden sorumlu aydın kadrolarının 
kendi girişkenlikleriyle yarattıkları yepyeni bir ortamın ürünü değildir. 1920’li 
yıllardan başlayarak mûsikî konusunda ileri sürülen düşünceler, bu düşüncelerin 
gerisindeki tavır ve inançlar Tanzimat öncesinde başlayan Batılılaşma girişimleri 
ve Tanzimat’ın açtığı zemin üzerinde taraftar toplamış, o zeminin kanalları içinde 
biçimlenmiştir. Üstelik Cumhuriyet dönemi mûsikîşinasları, aydınları ve yöneticileri 
Osmanlı Devleti’nde yetişmiş kişilerdi. Tanzimat, her alanda olduğu gibi mûsikîde 
de toplu bir “yenileme” kararının, “Garplılaşma”nın resmen ilanıdır. Cumhuriyet ise, 
mûsikîde Batılılaşma (Avrupalılaşma) sürecinin bir başlangıcı ya da bir sonucu da 
değil, geçmişten geleceğe doğru uzanan bir sürecin nihayete erdiği bir dönemdir.46 

44	 Balkılıç, Cumhuriyet, Halk ve Müzik, 100.

45	 Balkılıç, Cumhuriyet, Halk ve Müzik, 98.
46	 Bülent Aksoy, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Mûsikî ve Batılılaşma,” Tanzimat’tan Cumhuriyet’e 

Türkiye Ansiklopedisi, C.5, (İstanbul: İletişim Yayınları, 1985): 1215.



134

darulfunun ilahiyat 31/1

Hakem Değerlendirmesi: Dış bağımsız.
Çıkar Çatışması: Yazarlar çıkar çatışması bildirmemiştir.
Finansal Destek: Yazarlar bu çalışma için finansal destek almadığını beyan etmiştir.

Peer-review: Externally peer-reviewed.
Conflict of Interest: The authors have no conflict of interest to declare.
Grant Support: The authors declared that this study has received no grant support.

Kaynakça/References

Akkaş, Salih. “Cumhuriyetin Müzik Devrimi.” Yeni Türkiye Dergisi Türk Mûsikîsi Özel Sayısı, no. 
57, (2014): 597–600.

Akkaş, Salih. Türkiye’de Cumhuriyet Dönemi Kültür ve Müzik Politikaları. İstanbul: Çağ Yayınları, 
2015.

Aksoy, Bülent. “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Mûsikî ve Batılılaşma.” Tanzimat’tan Cumhuriyet’e 
Türkiye Ansiklopedisi, C. 5, İstanbul: İletişim Yayınları, 1985.

Aksoy, Bülent. Geçmişin Mûsikî Mirasına Bakışlar. İstanbul: Pan Yayıncılık, 2018.

Ayangil, Ruhi. “Cumhuriyetin Müzik Devrimi.” Yeni Türkiye Dergisi Türk Mûsikîsi Özel Sayısı, no. 
57, (Mart-Nisan 2014): 637–648.

Ayas, Güneş. Müziği Boğan Gürültü İdeolojinin Kıskacındaki Mûsikî. İstanbul: İthaki Yayınları, 2018.

Balkılıç, Özgür. Cumhuriyet, Halk ve Müzik-Türkiye’de Müzik Reformu 1922-1952. Ankara: Tan 
Kitabevi, 2009.

Bayındır Uluskan, Seda. Atatürk’ün Sosyal ve Kültürel Politikaları. Ankara: Atatürk Kültür, Dil ve 
Tarih Yüksek Kurumu Atatürk Araştırma Merkezi, 2010.

Behar, Cem. Aşk Olmayınca Meşk Olmaz. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2014.

Behar, Cem. Osmanlı/Türk Mûsikîsinin Kısa Tarihi. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2015.

Bilim, Cahit. Osmanlı Dış İlişkileri-Sefaratnameler Elçilikler Anlaşmalar. İstanbul: On bir Yayınları, 
2019.

Çetinkaya, Bayram Ali. “Modern Türkiye’nin Felsefi Kökenleri.” Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 6, no. 2, (2002): 65–91.

Defterdar Sarı Mehmet Paşa. Nesayıh’ul-Vüzera V’el-Ümerâ veya Kîtab-ı Güldeste Nizâm-ı Devlete 
Müteallik Risale. Çev. Hüseyin Ragıp Uğural. Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1969.

İnalcık, Halil, ve Mehmet Seyitdanlıoğlu. Tanzimat, Değişim Sürecinde Osmanlı İmparatorluğu. 
İstanbul: Türkiye İşbankası Kültür Yayınları, 2011.

Kaya, Bayram Ali. Tekke Kapısı Yenikapı Mevlevihane’sinin İnsanları. İstanbul: Zeytinburnu Belediyesi 
Kültür Yayınları, 2012.

Kılıçbay, Mehmet Ali. “Osmanlı Aydını”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi 1, 
İstanbul: İletişim Yayınları, 1985

Köker, Levent. Modernleşme, Kemalizm ve Demokrasi. İstanbul: İletişim Yayınları, 2007.

Kosal, Vedat. “Osmanlı İmparatorluğu’nda Klasik Batı Müziği.” Yeni Türkiye Dergisi Türk Mûsikîsi 
Özel Sayısı, no. 57, (2014): 575–589.



Yiğit, Sezikli / Türk Mûsikîsi ve Yasaklar (1754-1952)

135

Kutluk, Fırat. “Atatürk ve Müzik Yazını Eleştirisi.” Cumhuriyet’in Müzik Politikaları, Der. Fırat 
Kutluk, İstanbul: H2O Kitap, 2018.

Kültür Bakanlığı. “Türk Musikisinin Yasaklanması.” Son Erişim 22 Aralık 2018. http://www.kultur.
gov.tr/TR-96530/turk-mûsikîsinin-yasaklanmasi.html

Özden, Erhan. Osmanlı Maarifi’nde Mûsikî. Ankara: Türk Tarihi Kurumu Yayınları, 2015.

Öztuna, Yılmaz. “Osmanoğulları ve Türk Mûsikîsi.” Türk Dünyası Araştırmaları, no. 46 (1987): 
85–113.

Öztuna, Yılmaz. II. Sultan Mahmud. İstanbul: Babıali Kültür Yayıncılığı, 2006.

	 Öztuna, Yılmaz. Osmanlı Hareminde Üç Haseki Sultan. Ankara: Ötükern Neşriyat, 2000

	 Öztuna, Yılmaz. Cumhuriyet Dönemi Öncesinde Türkler. İstanbul: Babı Ali Kültür Yayıncılığı, 
2006. 	Rado, Şevket. Paris’te Bir Osmanlı Sefiri (Yirmisekiz Mehmet Çelebi’nin Fransa 
Seyahatnamesi). İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2017.

Sarıkoyuncu, Ali. Atatürk Din ve Din Adamları. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2013.

Say, Ahmet. Müzik Tarihi. Ankara: Müzik Ansiklopedisi Yayınları, 1997.

Tanrıkorur, Cinuçen. Osmanlı Dönemi Türk Mûsikîsi. İstanbul: Dergâh Yayınları, 2016.

Tura, Yalçın. Türk Mûsikîsinin Meseleleri. İstanbul: Pan Yayıncılık, 1988.

Yüksel, Dilek Yiğit. “Dünya Klasik Müzik Literatüründe ve Atatürk’ün Müzik Devrimine Türk 
Ezgilerinin Yeri.” Yeni Türkiye Dergisi Türk Mûsikîsi Özel Sayısı. no. 57, (2014): 711–718.

http://www.kultur.gov.tr/TR-96530/turk-mûsikîsinin-yasaklanmasi.html
http://www.kultur.gov.tr/TR-96530/turk-mûsikîsinin-yasaklanmasi.html

