
Mehdînin Nesebi Hakkındaki Rivâyetlerin 
Yorumlanmasında Mezhebî Temâyül

Yusuf OKTAN*

Öz
Rivâyetlerde ahir zamanda geleceği bildirilen Mehdî’nin insanlığa selamet geti-
rerek bozulan adaleti tesis edeceği bildirilmiştir. Böylece mehdi beklentisi siyasî 
ve mezhebî olayların yoğun yaşandığı hicrî ilk asırlarda etkili olmuştur. Soyu 
Hz. Peygamber’e dayanan bu kurtarıcının nesebinde mezheplerin ihtilaf ettiği 
görülmektedir. Şiî itikatta mehdî olduğuna inanılan gâib 12. imam Muhammed 
b. Hasan’ın nesebi Hz. Hüseyin’e dayandırılmaktadır. Ancak Şiî kaynaklarda zik-
redilen Mehdî’nin Hz. Hasan’ın soyundan geleceği yönündeki haberler mezhep 
içi sorun oluşturmaktadır. Ayrıca Hz. Peygamber’in vefatından sonra imâmet ve 
hilâfet bağlamında mehdilik iddialarının Ali oğulları neslinde görülmesi, bu bek-
lentinin Hz. Hüseyin nesline münhasır kılınmadığını da göstermektedir. Bununla 
birlikte Hz. Hasan’ın hilâfeti Hz. Muâviye’ye bırakarak sulh etmesi ve bu olayın 
Hz. Peygamber tarafından bildirildiğini ihtiva eden rivâyetler, Hz. Hasan’ı Sünnî 
telakkide öne çıkarmış, böylece bu haberler Sünnî dünyada Mehdî’nin Hz. Hasan 
neslinden geleceği yönündeki iddiada kullanılan en önemli argümanlardan ol-
muştur. Mezkûr bilgiler doğrultusunda makale, İmâmiyye Şîası ve Ehl-i Sünnet 
arasında Mehdî’nin nesebine işaret eden rivâyetlerde ve bunların yorumlanma-
sında mezhebî temayülü ortaya koymayı hedeflemektedir.
Anahtar Kelimeler: Hadîs, Ehl-i Sünnet, Şîa, Mehdî, Hasan, Hüseyin.

The Sectarian Tendency in the Interpretation of the Narratives Regarding 
the Ancestry of Mahdī
Abstract
It is stated in the narrations that Mahdī, who is declared to come in the endo of 
times, will bring peace to humanity and establish the broken justice. Thus, the 
Mahdī expectation was effective in the first centuries of the Hijrī when political 
and sectarian events were intense. The ancestry of this savior, who is reported 
to be the descendant of Prophet Muhammed (Pbuh), appears to be in conflict 
with the sects. The lineage of the absent (ghâib) 12th Imam Muhammed b. 
Hasan, who is believed to be a Mahdī in the Shiite creed, is based on Husayn. 
However, the nattations in the Shiite sources that Mahdī will be a descendant 
of Hasan causes an intra-sectarian problem. In addition, the fact that claims 
of Mahdī in the context of imam and caliphate were seen in the generation of 
ʻAli’s sons after the death of Prophet Muhammed shows that this expectation 
was not made exclusive to the generation of Husayn. Also, the narratives that 
Hasan made peace by leaving the caliphate to Muʻawiya and that this event 
was reported by Prophet Muhammed, brought Hasan to the forefront in the 
Sunnī viewpoint. Thus, these narratives have become one of the most import-
ant arguments used in the claim that Mahdī will come from Hasan’s lineage in 
the Sunnī world. In line with the aforementioned information, the article aims 
to reveal the sectarian tendency in the narrations that point to the lineage of 
Mahdī between Imami Shīʻa and Ahl al-Sunnah and their interpretation.

Keywods: Ḥadīth, Ahl al-Sunnah, Shīʻa, Mahdī, Ḥasan, Ḥuseyn. 

*	 Dr. Öğr. Gör., Yalova Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi, Hadîs Anabilim Dalı, ORCID: 
0000-0002-9196-8919, e-mail: oktanyusuf@gmail.com

İ�slâmî� İ�limler Dergisi, Yıl 16, Cilt 16, Sayı 2, Kasım 2021	 (7/30)



8	 İ�slâmî� İ�limler Dergisi

Makalenin Dergiye Geldiği Tarih: 25.1.2021; Hakem ve Yayın Kurulu Değerlendirmesinden Geç-
tiği ve Yayıma Kabul Edildiği Tarih: 09.09.2021

Giriş

Âhir zamanla ilgili rivâyetlerde beklenen kurtarıcı haberlerinin önemli bir 
yeri bulunmaktadır. Hz. Peygamber’in neslinden olacağı bildirilen bu kişinin, 
zulmün ve adaletsizliğin yayıldığı yeryüzüne huzur ve selamet getirerek bozu-
lan adaleti yeniden tesis edeceği yönünde rivâyetler nakledilmiştir.1 Bu minval 
üzere gelen rivâyetler muhtemelen ilk dönem İslam topraklarında siyasî ve 
mezhebî anlamda vuku bulacak en önemli olayların temelini oluşturmuştur. 
Hz. Peygamber’in (s.a.s.) vefatı sonrası İslam topraklarında baş gösteren ve 
Hulefâ-i Râşidîn döneminin sonlarına doğru artan siyasî karışıklıklar ve muh-
telif fikrî tartışmalar çeşitli akımların oluşmasına sebep olmuştur. 

On İki İmam Şîası, İmâmeti Hz. Ali’den sonra Hz. Hüseyin ile devam etti-
rerek gaybette olduğuna inandıkları 12. imam Muhammed b. Hasan’ın bek-
lenen kurtarıcı olduğuna inanmaktadır. Ancak Şiî kaynaklarında Mehdî’nin 
Hz. Hasan’ın soyundan geleceğini ifade bir rivâyet bulunmaktadır. Bununla 
beraber hicrî ilk dönem mehdîlik iddiaları ve bu konudaki rivâyetler incelen-
diğinde beklenen kurtarıcı algısının sadece Hz. Hüseyin’in soyuna münhasır 
kılınmadığı da anlaşılmaktadır. 

Mehdî’nin, Hz. Hasan’ın soyundan geleceği yönündeki Sünnî söylem ise 
onun Hz. Hüseyin’in soyundan geleceğine inanan Şîa’ya karşı mezhebi tema-
yül olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu minval üzere gelen bazı zayıf rivâyetle-
rin mezkûr konuda argüman olarak kullanıldığı görülmektedir.2 Makale bu 
bağlamda Ehl-i Sünnet ve Şîa mezheplerinde tarihi olay ve rivâyetler kapsa-
mında Mehdî’nin soyunun yorumlanması sırasında görülen mezhebi tema-
yülü ortaya koymaya çalışacaktır.

1. Hasan Oğullarından Dinî ve Siyasî Liderlik İddialar

1.1. Mehdilik İddiaları

Îmâmiyye mezhebi, nesebini Ali oğullarından Hz. Hüseyin’e dayandır-
dıkları ve 329/941’de gaybete girdiğine inandıkları Muhammed b. Hasan’ı 

1	 Ebû Dâvud Süleymân b. el-Eş‘as, es-Sünen (Beyrût: Dâru’r-risâleti’l-ʻâlemiyye, 1430), 
“Kutubu’l-Mehdî”, 8 (No. 4282); Muhammed b. Îsâ et-Tirmizî, el-Câmiʻu’ṣ-Ṣaḥîḥ (Beyrût: 
Dâru’l-ğarbi’l-İslâmiyî, 1998), “Ebvâbu’l-fiten”, 52 (No. 2230); Ahmed b. Muhammed b. 
Hanbel, el-Müsned (Ammân: Müessesetü’r-risâle, 1420), 6/42 (No. 3571).

2	 Erken dönem İslam tarihinde görülen bazı mehdî anlayışları ve bu bağlamdaki siyasî 
hareketleri ele alan çalışmalar için bk. Zeynep Âlimoğlu Sürmeli, Hz. Hasan ve soyuna 
mezhebi yaklaşımlarla biçilen siyasi ve dini rol problematiğinin analizi (Elazığ: Fırat Üni-
versitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2012); Mehmet Baraç, Mehdilik inancının hicrî I-III. 
asırlardaki tarihi seyri ve günümüz Türkiyesinde anlaşılma biçimleri (Şanlıurfa: Harran 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019).



Mehdî�’nin Nesebi Hakkındaki Rİ�vâyetlerin Yorumlanması…	 9

beklenen mehdî olarak itikat esaslarından saymışlardır.3 Esasında beklenen 
Mehdîlik söyleminin sistematik olmasa da hicrî I. ve II. asırlarda Ali nese-
binden muhtelif kişiler tarafından dillendirildiği zikredilmektedir. Nitekim 
babası tarafından siyasî lider olarak yetiştirilen ve Nefsü’z-Zekiyye lakabıy-
la şöhret bulan Hz. Hasan’ın torununun oğlu Muhammed b. Abdullah (öl. 
145/762), babası tarafında Mehdî olarak lakaplanmıştır. Abbâsî Halifesi 
Mansûr’a (öl. 158/775) karşı Medine’de isyan eden Nefsü’z-Zekiyye, ölümün-
den sonra mehdî olduğu iddia edilmiştir.4 Hatta İmâmetî Hz. Hüseyin’den 
devam ettiren Muğîre b. Saîd’in önderi olduğu Muğîriyye mezhebi, Hz. Hüse-
yin’in torunu Ebû Cafer Muhammed b. Alî’nin İmam olduğunu iddia etmiştir. 
Mezhebin müntesipleri, Ebû Cafer’in Muğîre’ye vasiyyet etmesi üzerine Nef-
sü’z-Zekiyye’yi mehdi olarak kabul ettikleri nakledilmiştir. Mehdî’nin ismi ve 
baba isminin Hz. Peygamber’e muvafık olacağına dair rivâyetler,5 Muğîre’nin 
mezkûr iddiada ortaya koyduğu delillerden biri olmuştur.6

Abbasi Devleti’nin ikinci halifesi Abdullah Mansûr (öl. 158/775) da oğlu 
Muhammed’in lakabını Mehdî koymuştur.7 Mansûr’un bu uygulaması, Hz. 
Ali’nin Havle bint. Ebû Cafer’den olan Muhammed b. Ali’ye dayanan soyuy-
la Mehdîlik beklentisinde hak iddia ettiğini düşündürmektedir. Ayrıca bu 
durum, Mehdî’nin soyunun Ali oğullarından sadece Hz. Hasan ve Hüseyin’e 
münhasır kılınmadığını da göstermektedir. Kendi adı Abdullah olmasıyla 
oğlunun adını Muhammed olarak isimlendirmesi ve oğlunun Mehdi olaca-
ğı temennisiyle bu işe girişmesinde, muhtemelen Muğîre’nin istidlal yaptığı 
mezkûr haberlerin etkisi bulunmaktadır.

Ziyad b. Münzir Ebû Cârûd’a (öl. 150/767) nispet edilen Cârûdiyye, Hz. 
Hasan ve Hüseyin’in imâmetinden sonra kimin imam olacağı hususunda 
ihtilafa düşerek farklı kollara ayrılmıştır. Hasan ve Hüseyin’in nesebinden 
kim kılıç çekerek kendine biate çağırırsa onun imam olacağını iddia edenler 
olduğu gibi Hz. Hasan’ın torunu Muhammed’in ölümünü kabul etmeyerek 

3	 Bu konu hakkında bk. Halil İbrahim Bulut, “İlk Dönem İmâmî Kaynaklarda Gaybet Anlayı-
şı”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 8/2 (2004), 49-68.

4	 Bu konu hakkında bk. İbn Fazlullah el-Ömerî, Mesâlikü’l-ebṣâr fî memâliki’l-emṣâr (Abû 
Dabî: el-Macamau’s-Sekâfî, 1423), 24/25; Mustafa Öz, “Muhammed b. Abdullah el-Meh-
dî”, TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/muhammed-b-abdul-
lah-el-mehdi (10.12.2020).

5	 Ebû Dâvud, es-Sünen, “Kutubu’l-Mehdî”, 8 (No. 4282); Ebû Hâtim Muhammed b. Hibbân, 
Saḥîhu İbn Hibbân (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1993), 15/236.

6	 Ebû Hasan el-Eşarî, Maḳâlâtü’l-İslâmiyyîn (Beyrut: el-Mektebetü’l-asriyye, 2005), 1/38; 
Bağdâdî, el-Farḳ beyne’l-fıraḳ, 229; Muhammed b. Abdulkerîm eş-Şehristânî, el-Milel ve’n-
Niḥal (Beyrut: Dâru’l-marife, 1404), 1/153. Detaylı bilgi için bk. Mithat Eser, “Abbâsiler 
Döneminin İlk Mehdisi Muhammed b. Abdullah ve Onun Mehdiliği ile İlgili Rivayetlerin 
Değerlendirilmesi”, Bilimname 41 (2020), 7-38.

7	 İsmâîl b. Şihâbiddîn İbn Kesîr, el-Bidâye (Beyrut: Daru’l-fikr, 1407), 6/247; Takıyyüddîn 
İbn Teymiyye, Minhâcü’s-Sünneti’n-Nebeviyye (Kâhire: Müessesetu Kurtuba, 1406), 4/99.



10	 İ�slâmî� İ�limler Dergisi

onun Mehdi olduğunu, tekrar zuhur edip dünyaya adalet ve düzen getire-
ceğini söyleyenler de olmuştur.8 Yine Cârûdiyye’den başka bir fırka Hz. Ha-
san’ın torunu Muhammed’in ölmediğini ortaya çıkıp galip olacağına inandık-
ları zikredilmiştir.9

1.2. İmâmet İddiaları

Hz. Hasan soyunda görülen mezkûr mehdîlik iddiaları yanında Hasan 
oğulları, siyasi lider olarak da addedilmiştir. Râfızîlerin bir kolu, İmâmetin 
Hz. Hasan’dan kardeşi Hüseyin’e, ondan da kardeşi Muhammed b. Ali el-Ha-
nefiyye’ye intikal ettiğini, böylece Muhammed’in imam olduğunu ileri sür-
müşlerdir.10 Cârûdiyye’den bir fırka ise İmâmeti sırasıyla Ali, Hasan ve Hü-
seyin’e dayandırmakta sonrasında ise onların çocuklarından kim Allah’ın 
yoluna çağırırsa onun imam olacağını söylemektedir.11

Hasan oğullarında görülen yönetime karşı isyanlarda onların siyasî lider-
lik iddialarını teyit etmektedir. Nefsü’z-Zekiyye’nin kardeşi İbrahim b. Abdul-
lah (öl. 145/763 Ahvâz ve daha birçok yeri ele geçirmiş, Abbâsî halifesi Ebû 
Cafer Mansûr’un (öl. 158/775) üzerine göndermiş olduğu ordu tarafından 
destekçileriyle birlikte öldürülmüştür.12 

Emevî halifelerinden Mervân b. Muhammed döneminde (744-750/941-
947) nesebi Hz. Ali’nin oğlu Cafer’e dayanan Abdullah b. Muhammed (öl. 
131/748) Muğîre b. Sâid taraftarlarını kendi imâmetine çağırmıştır.13 Nesebî 
Hz. Hasan’a dayanan Hüseyin b. Ali (öl. 169/786) ise Abbasî devletine karşı 
ayaklanarak Mekke’ye 6 mil uzaklıkta Fahha vadisinde insanların bîatını al-
mıştır. Ancak Abbasîlerin komutanlarından Îsâ b. Mûsâ tarafından ona biat 
edenlerin çoğunluğuyla birlikte öldürülmüştür.14 Yine Hz. Hasan’ın soyun-
dan Yahya b. Abdullah (öl. 187/803) Halife Mansûr’a isyan ederek Deylem’e 
kadar gelmiş lakin o da nihayetinde öldürülmüştür.15 

Bunun yanında Hz. Hasan’ın soyundan Hasan b. Zeyd (öl. 270/884) Ta-
beristan’da hüküm süren Aleviyye Devleti’nin (864-884) kurucusu ve ilk 
hükümdarı olmuştur.16 Yemen’de Zeydilerin önde gelen alimlerinden Ha-
san oğullarından Salâh b. Ali b. Muhammed (öl. 849/1436) ise hicrî 840’da 
kendine biate çağırmış, Mehdî olarak anılmış, sonrasında ise tutuklanarak 

8	 Abdulkahir el-Bağdâdî, el-Farḳ beyne’l-fıraḳ (Beyrut: Dâru’l-âfâki’l-cedîde, 1977), 23.
9	 Eşarî, Maḳâlâtü’l-İslâmiyyîn, 1/70.
10	 Eşarî, Maḳâlâtü’l-İslâmiyyîn, 1/35.
11	 Eşarî, Maḳâlâtü’l-İslâmiyyîn, 1/70.
12	 Eşarî, Maḳâlâtü’l-İslâmiyyîn, 1/79.
13	 Bağdâdî, el-Farḳ beyne’l-fıraḳ, 231.
14	 Eşarî, Maḳâlâtü’l-İslâmiyyîn, 1/78.
15	 Eşarî, Maḳâlâtü’l-İslâmiyyîn, 1/79.
16	 Eşarî, Maḳâlâtü’l-İslâmiyyîn, 1/81; Hayreddin b. Muhammed Ziriklî, el-Aʻlâm, 2/191.



Mehdî�’nin Nesebi Hakkındaki Rİ�vâyetlerin Yorumlanması…	 11

Sanʻa’da hapsedilmiştir.17 Yine Yemen’de Zeydilerin önde gelen alimlerinden 
fakîh Yahyâ b. Şemsuddin el-Mehdî’ye (öl. 965/1008) Sanʻa’da biat edilmiş 
ve birçok kabile itaat etmiştir.18 

Bütün bu bilgiler Ali oğullarına yönelik teveccühü ve Hz. Peygamber’e is-
nad edilen Mehdî’nin kendi nesebinden olacağı haberinin toplumdaki kar-
şılığını göstermektedir. İlk dönem mehdi beklentisi hususunda Hz. Ali’ye 
ulaşan nesepte ittifak edildiği, ancak bu nesepten kimin imam veya mehdî 
olacağı hususunda ihtilaflar bulunduğu görülmektedir. Yukarıda daha çok 
Hz. Hasan’ın soyundan verdiğimiz örneklerin muhtemelen daha fazlası Hz. 
Hüseyin’in soyu içinde söylenebilir.19 Bununla birlikte örneklerde dikkat 
çeken hususlardan biri de İmâmet iddialarının ve mehdî beklentilerinin, 
Hz. Ali’nin Hz. Fatma dışındaki diğer hanımlarından olan çocuklarının ne-
seplerinde de görülmüş olmasıdır. Mezkûr olaylarda Hz. Ali’nin Havle bint. 
Cafer’den olan Muhammed b. Hanefiyye’nin imam addedilerek nesebinden 
mehdi beklentisi ve Hz. Ali’nin diğer bir eşi Ümmü’l-Benîn olarak bilinen Fat-
ma bint. Hüzâm’dan olan oğlu Cafer’in nesebinden de mehdî beklentisi Hz. 
Peygamber sonrası ilk asırlarda imam ya da mehdi beklentisinin sadece Hz. 
Hasan ve Hüseyin etrafında dönmediğini göstermektedir.20

2. Mehdî’nin Hz. Hasan’ın Soyundan Geleceğini İfade Eden Sünnî 
Kaynaklı Rivâyetler

2.1. Hz. Hasan’ın Hilâfeti Muaviye’ye Bırakması İçerikli Rivâyet

Hz. Ali’nin vefatından sonra hilafet mücadelesinde yaşanan siyasi kriz ve 
sonrasında vuku bulan olaylar, Sünnî kaynaklarda daha çok Hz. Hasan’ı öne 
çıkarmaktadır. Hz. Ali şehit edildikten sonra Hicâz ve Irak ahalisinin Hz. Ha-
san’a biat etmesi, Kudüs’te ise Muaviye’nin biat alarak bir bakıma hilafetini 
ilan etmesi sonrası iki İslam ordusunun karşılaşması ve Hz. Hasan’ın hilafe-
ti fedakarlık yaparak Hz. Muaviye’ye bırakması hadisesini21 anlatan rivâyet 
şöyledir: 

17	 Muhammed Hayrüddîn b. Mahmûd ez-Ziriklî, el-Aʻlâm (Beyrut: Dâru’l-ilm lilmelâyÎn, 
2002), 3/207.

18	 Ziriklî, el-Aʻlâm, 8/150.
19	 Hz. Hüseyin’in soyundan imâmet ve mehdîlik iddiaları için bk. Kummî, el-Maḳâlât, 79-

102; Nevbahtî, Fıraḳu’ş-Şîâ, 113-166; Şehristânî, el-Milel ve’n-Niḥal, 1/161; Mesûdî, 
Murûcu’ẕ-ẕeheb, 4/160.

20	 Hicrî ilk asırlarda Ümeyye Oğulları’ndan Süfyanîlerde görülen mehdilik iddiası ve bunun 
Şiî akidede dönüşümü için bk. Yusuf Oktan, “Siyasi ve Mezhebî Olayların Ortaya Çıkardığı 
Süfyânî Rivâyetleri”, Cumhuriyet İlahiyat Dergisi 24/3 (Aralık 2020), 1135-1156.

21	 Bu konu hakkında bk. M. Mahfuz Söylemez, “Hz. Hasan’ın Hilafeti Muaviye’ye Devrinin Ar-
kaplanı”, İslâmî Araştırmalar 14/3-4 (2001), 456-468; M. Ali Kapar, “Hz. Hasan’ın Halife-
liği ve Hasan-Muaviye Antlaşması”, Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7 (1997), 
67-80.



12	 İ�slâmî� İ�limler Dergisi

Ebû Mûsâ’nın Hasan el-Basrî’den işittiğine göre Hasan el-Basrî Allah’a ye-
min ederek şöyle demiştir: “Vallahî Hasan b. Ali, Muâviye’yi dağlar misali bir 
ordu ile karşılamıştı. Amr b. Âs (Muâviye’yi savaşa teşvik ederek): ‘Ben kar-
şısındaki orduyu öldürmedikçe geri dönmeyecek bir ordu görüyorum’ dedi. 
Muâviye’de –ki, bu iki zattan hayırlısı Muâviyedir- Amr b. Âs’a: ‘Eğer muhalif-
lerimiz bizim askerlerimizi, yahut askerlerimiz onları öldürürse benim yerime 
insanların işlerini îfâ etmeye kim tekeffül eder? Bana bu öldürülenlerin ailele-
rine, yetim ve dullarına bakmayı kim üzerine alır!?’ dedi. Böylece (Hz. Hasan’a) 
Kureyş’ten Abduşşems Oğulları’ndan Abdurrahman b. Semure ve Abdullah b. 
Âmir b. Kureyz’i (barış yapmak için) gönderdi. Onlara ‘Haydi şu adama (Ha-
san’a) gidiniz. Ona sulh istediğimi söyleyerek barış (teklifimi) arz ediniz’ dedi. 
Bu ikisi Hz. Hasan’a giderek huzuruna çıktılar ve konuştular. Muaviye’nin iste-
ğini söyleyerek kendisinin ne istediğini sordular. Hz. Hasan onlara: ‘Bizler Ab-
dulmuttalip oğullarıyız. (Kerem ve cömertliğe alışmışız) Beytü’l-mâl’dan bize 
düşen nedir ki? Bu ümmet kendi kanı içinde şaşırmış, birbirini kırıyor.’ dedi. 
Onlar cevaben: ‘Muaviye size şöyle şöyle arz ediyor. Başkaca neye ihtiyacınız 
varsa sormamızı ve bildirmenizi istiyor’ dediler. Hz. Hasan: ‘(Bu söyledikleri-
nizi) Bana karşı kim tekeffül edip üzerine alır?’ dedi. Onlar: ‘Biz alırız’ dediler. 
Hz. Hasan ne istediyse onlar biz temin ederiz dediler. Böylece sulh oldu”. Ha-
san el-Basrî’ rivâyetin devamında kendisinin Ebû Bekre Nufeyʻ b. el-Hâris’den 
işitmiş olduğu konumuz açısından önemli olan rivayeti aktarmıştır. Bu rivâ-
yete göre Ebû Bekre Hz. Peygamber’i minberde yanında Hz. Hasan ile birlikte 
görmüştür. Hz. Peygamber bir cemaate bir de Hasan’a dönerek şöyle buyur-
muştur: “Benim bu oğlum seyittir. Allah’ın onunla Müslümanlardan iki büyük 
fırkanın arasını düzelteceğini umuyorum.”22

Rivâyet, Hasan el-Basrî’nin Ebû Bekre’den sadece Ahnef yoluyla rivayet 
ettiği belirtilerek Dârekutnî (öl. 385/995) tarafından tenkit edilmiştir.23 Ze-
hebî (öl. 748/1348) kitabının bir bölümünde bu rivâyete değinirken Hasan 
el-Basrî’nin bu rivâyette Ebû Bekre’den teferrüd ettiğini bunun ise Hasan-ı 
Basri’nin güzelliklerinden biri olduğunu belirtirmiştir.24 Hasan el-Basri’yi ta-
nıttığı başka bir yerde ise; onun rivâyetlerinde irsâl yaptığını ve onun, Ebû 
Bekre dahil birçok kişiden bizzat işiterek almadığı halde onlardan işitmiş 
gibi rivâyetler aktardığını zikretmiştir.25 

22	 Muhammed b. İsmâil Buhârî, eṣ-Ṣaḥîḥ (Beyrut: Dâru Tuki’n-necât, 1422), “Kitâbu’l-cu-
muʻa”, 3 (No. 2704); Rivayetin son kısmı için ayrıca bk. Buhârî, eṣ-Ṣaḥîḥ, “Kitâbu’l-cumuʻa”, 
3 (No. 3629), (No. 3746); Tirmizî, es-Sünen, “Ebvâbu’l-menâkıb, (No. 3773); Ebû Dâvud, 
es-Sünen, “Kutubu’l-mehdî” (No. 4290); Nesâî, es-Sünen, “Kitâbu’l-cumʻa” (No. 1410); Ah-
med b. Hanbel, el-Müsned, 34/ 33-34, 34/99, 34/148; İbn Hibbân, eṣ-Ṣaḥîḥ 15/418; Hâ-
kim, el-Müstedrek (Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, 1990), 3/192.

23	 Ebü’l-Hasen Alî b. Ömer Dârekutnî, el-İlzâmât ve’t-tetebbuʻ (Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-ilmiy-
ye, 1985), 223.

24	 Zehebî, Siyerü aʻlâmi’n-nubelâ, 13/19.
25	 Zehebî, Siyerü aʻlâmi’n-nubelâ, 4/566.



Mehdî�’nin Nesebi Hakkındaki Rİ�vâyetlerin Yorumlanması…	 13

Buhârî’nin ʻanʻaneli rivâyetlerde râviler arasında likâ’nın bulunmasını şart 
koştuğu malumdur.26 Bu rivâyette Hasan el-Basrî’nin Ebû Bekre’den semâʻının 
olduğunu Buhârî ve hocası Ali İbnü’l-Medînî (öl. 234/848-49) bildirmiştir. Zira 
bu rivâyeti aktardıktan sonra Buhârî, “Bana Ali b. Abdullah (el-Medînî) dedi. 
Hasan’ın (el-Basrî), Ebû Bekre’den semâʻı bu hadisle sabit olmuştur.”27 diyerek 
ittisali tekîd etmiştir. Her ne kadar Darekutnî’nin eleştirdiği ve Zehebî’nin ifa-
de ettiği Hasan el-Basrî’nin birçok kişiden irsâl yapması yadsınacak bir tenkit 
olmasa ve bu durum diğer rivâyetlerinde göz önünde bulundurulması gereken 
bir durum olsa da bu rivâyet gibi semâʻının sabit olduğu durumlarda rivâyetin 
sıhhatine zarar verecek bir durum söz konusu olmadığı söylenebilir.

Rivâyetin sonunda Hasan el-Basrî’nin Ebû Bekre’den işitmiş olduğu ifa-
deler, mütekaddim ve müteahhir birçok Sünnî ulema Hz. Hasan’ın hilâfeti 
Muaviye’ye teslim ederek Müslümanların arasında savaş durumunu ortadan 
kaldırdığına, böylece ümmetin tek bir yönetim altında toplandığına işaret et-
mişdir.28 

Hz. Hasan’ın, Hz. Peygamber’e katiplik yapmış, birçok savaşa katılarak 
ordu komutanlığı icrâ etmiş ve muhtelif şehirlerin valiliğini yürütmüş Mua-
viye b. Ebî Süfyan29 karşısına hilafet hakkıyla çıkışı da önemlidir. Hz. Ali’nin 
şehit edilmesinden sonra kendisine kırk bin kişinin30 biat ettiği Hasan, Irak’ta 

26	 Hattâbî, Meʻâlimü’s-sünen, 4/312.
27	 Buhârî ,eṣ-Ṣaḥîḥ, “Kitâbu’l-cumuʻa”, 3 (No. 2704).
28	 Abdülkerîm b. Muhammed es-Semʻânî, Tefsîrü’l-Ḳur’ân (Riyad: Dâru’l-vatan, 1997), 

4/290; Muhammed b. Ahmed el-Kurtubî, el-Câmiʻ li-aḥkâmi’l-Ḳurân (Kahire: Dâru’l-kutu-
bi’l-ilmiyye, 1964), 4/77; Hattâbî, Meʻâlimü’s-sünen, 4/312; Muhammed Emîn eş-Şankîtî, 
Eḍvâu’l-beyân fî îḍâḥi’l-Ḳur’ân bi’l-Ḳur’ân (Beyrut: Dâru’l-fikr, 1990), 1/32; Muhammed 
b. Cüzey, et-Teshîl liʻulûmi’t-tenzîl (Beyrut: Dâru’l-Erkâm, 1416), 2/251; Ahmed b. Acî-
be, el-Baḥru’l-medîd fî tefsîri’l-Ḳurâni’l-mecîd (Kahire: Hasan Abbas Zeki, 1419), 5/226; 
Ebü’l-Hasen Sadrüddîn Alî b. Alâiddîn İbn Ebü’l-İz, Şerḥu’l-ʻaḳîdeti’ṭ-Ṭaḥaviyye (Suudi-
ye: Vizaretü’ş-şu’ûni’l-İslâmiyye, 1418), 493; Şerefüddin Hüseyin b. Abdullah et-Tîbî, 
Şerḥu’ṭ-Ṭîbî ʻalâ Mişkâti’l-meṣâbîḥ (Riyad: Mektebetü Nizâr Mustafa, 1997), 12/3905; Ebû 
Hafs Sirâcüddîn İbnü’l-Mülakkın, et-Tevḍîḥ lişerḥî’l-câmiʻ’ṣ-Ṣaḥîḥ (Dımaşk: Dâru’n-nevâ-
dir, 2008), 17/78; İbn Hacer, Fetḥü’l-Bârî (Beyrut: Dâru’l-marife, 1379), 13/62, 63; 
Ebû Muhammed Mahmud el-Aynî, ʻUmdetü’l-Ḳârî (Beyrut: Dâru İhyai’t-turâsi’l-arabî), 
24/207. İbn Âşûr (öl. 1393/1973) seyyid kelimesinin şer’i manada insanın dünyevi ve 
uhrevî durumunu ıslah eden kişiye verileceğini söyleyerek sözlerine mezkûr rivâyette 
Hz. Hasan için kullanılan sıfatla delil getirmektedir. Hilafet ihtilafında yaptığı fedakarlığa 
dikkat çekerek Hz. Hasan’ın ümmetin tevhidi ve selameti için hilafet hakkından vazgeç-
mesinin onun şeref vasıflarının hepsini kendinde topladığına yeterli olacağını söylemek-
tedir. Muhammed Tâhir İbn Âşûr, et-Taḥrîr ve’t-tenvîr (Tunus: er-Dâru’t-Tûnusiyye, 1983), 
3/240. Hz. Hasan’ın hilafete yönelik tavrı bazı ayetlerin işârî tefsirine de yansımıştır. “Kim 
affeder de sulh ederse ecri Allah’adır” (eş-Şûrâ 42/40) ayetinin, Hz. Hasan’ın Müslüman-
ların durumunu düzeltmek için kendi hakkından feragat ederek Muâviyye’ye biat etmesi-
ne işaret ettiği şeklinde yorumlanmıştır. 

29	 Bu konu hakkında bk. İrfan Aycan, “Saltanata Giden Yolda Muaviye b. Ebi Süfyan”, İslâmî 
Araştırmalar 4/2 (1990), 130-145.

30	 Sehâvî’nin verdiği bilgiye göre bu sayı yetmiş bin ya da daha fazladır. bk. es-Sehâvî, et-Tuḥ-
fetü’l-laṭîfe fî tarîḫi’l-Medîneti’ş-Şerîfe (Beyrut: el-Kutubu’l-ilmiyye, 1993), 1/280, 283. 



14	 İ�slâmî� İ�limler Dergisi

birkaç ay halife olarak kalmış daha sonrasında Irak ahalisinin Hz. Hasan’ı 
Muâviye üzerine gitmeye teşvikleri sonucu ordusuyla birlikte onun üzerine 
yürümüştür.31 Medâin’e gelindiğinde on iki bin kişilik öncü birliği idare eden 
Kays b. Sa’d’ın öldürüldüğü haberi karargahta yayılması üzerine insanların 
Hz. Hasan’ın çadırında yığıldıkları ve orayı yağmaladıkları aktarılmıştır. Bu 
kargaşada Hz. Hasan Esed oğullarından biri tarafından zehirli bir hançer-
le kalçasından yaralandığı daha sonrasında ise topluluğa hitaben: “Allah’ın 
laneti üzerinize olsun. Şimdi anladım ki sizden bir hayır yok! Dün babamı 
öldürdünüz bugün de aynısını bana yapıyorsunuz” şeklinde serzenişte bu-
lunduğu nakledilmiştir. Şaʻbî ve Katâde’nin bildirdiğine göre Medâin’de Hz. 
Hasan, Muaviye’ye sulh yapmak için mektup göndermiştir.32

Rivâyette bahsedilmeyen lakin tarihi kaynakların aktardığına göre vuku 
bulan sulh, Hz. Hasan’a beytü’l-mâl’dan belli miktar aylık bağlanması, Mu-
aviye’den sonra kendisinin halife olacağı ve Ali ailesinden kimseye hakaret 
edilmemesi gibi şartlar ile gerçekleşmiştir. Hz. Hasan sulh yapılınca kendi ta-
raftarları tarafından hakarete varan sözlere muhatap olmak zorunda kalmış-
tır.33 Daha sonrasında mezkûr rivâyetteki sulh gerçekleşmiş, böylece 41/662 
senesi Müslümanların tek bir halifeye biat etmelerinden dolayı ʻÂmu’l-Ce-
maʻa olarak isimlendirilmiştir.34

Muaviye’ye veliaht olan Hz. Hasan’ın 49/669 senesinde vefat etmesi veli-
ahtlığa Muaviye’nin kendi oğlu Yezîd’in getirilmesine neden olmuştur. Mua-
viye’nin oğlu Yezîd’i Hz. Hasan hayattayken gizliden hilâfete hazırladığı, Hz. 
Hasan’ın vefatından sonra ise durumu resmiyete döktüğü zikredilmiştir.35 
Hz. Hasan’ın Muaviye’den önce vefatı tarihi kaynaklarda birçok spekülasyona 
sebep olmuştur. Zira onun zehirlendiği, ölümüne sebep olan bu kalkışmanın 
karısı Caʻde bint. el-Eşʻâs’ın yaptığı, dolayısıyla da Caʻde’yi buna Muaviye’nin 
ya da oğlu Yezîd’in36 azmettirdiğine yönelik haberler zikredilmektedir.37

Safdî’ye göre ise bu rakam doksan binden fazladır. bk. es-Sâfdî, el-Vâfî bi’l-vefeyât (Beyrut: 
Dâru İhyâi’t-turâs, 1420), 12/67-69.

31	 Bu konu hakkında bk. Adnan Demircan, “Hz. Hasan ve Halîfeliği”, Harran Üniversitesi İla-
hiyat Fakültesi Dergisi 1 (1995), 81-89; Halil İbrahim Hançabay, “Tarihî Rivayetlere Göre 
Hz. Hasan’ın Halifeliği”, İslâmî İlimler Dergisi 29/2 (2019), 227-255.

32	 Zehebî, Tarîḫu’l-İslâm, 2/385, 397; Zehebî, Siyeru aʻlâmi’n-nubelâ, 4/326-348; Mahlûf, Şe-
ceretü’n-nûri’z-zekiyye, 2/106.

33	 Zehebî, Tarîḫu’l-İslâm 2/385, 397.
34	 Zehebî, Siyeru aʻlâmi’n-nubelâ, 4/326-348; İbn Hacer, Fetḥü’l-Bârî (Beyrut: Dâru’l-marife, 

1379), 13/62, 63.
35	 Kurtubî, el-İstîʻâb fî maʻrifati’l-aṣḥâb (Beyrut: Dâru’l-ceyl, 1992), 1/384-392.
36	 Sâfdî, el-Vâfî bi’l-vefeyât, 12/67-69.
37	 Zehebî, Tarîḫu’l-İslâm, 2/385, 397; Şihâbüddîn Ahmed b. Alî İbn Hacer, el-İṣâbe fî temyî-

zi’ṣ-ṣaḥâbe (Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, 1415), 2/60-66. Bu konu hakkında ayrıca bk. 
Ünal Kılıç, “Hz. Hasan’ın Zehirlenerek Öldürüldüğü İddiaları Üzerine Bir Değerlendirme”, 
İSTEM 8/26 (2015), 1-15.



Mehdî�’nin Nesebi Hakkındaki Rİ�vâyetlerin Yorumlanması…	 15

Tarihi bilgilerle Buhârî rivâyetinde bahsedilen konuların yer yer çeliştiği 
görülmektedir. Rivâyette Muaviye’nin Abdurrahman b. Semure ve Abdullah 
b. Âmir b. Kureyz’i barış yapmak için Hz. Hasan’a gönderdiği söylenirken 
tarihi kaynaklarda Şaʻbî ve Katâde’nin anlattıklarına göre Hz. Hasan sulh 
teklifini göndermiştir. Buna sebep Kays b. Saʻd’ın öldürülme haberi sonrası 
Hz. Hasan’ın çadırının yağmalanması, sonrasında ise Hz. Hasan’ın insanlara 
karşı sitemde bulunması sebep olarak gösterilebilir. Ancak rivâyette Muavi-
ye’nin gönderdiği kişilerin Hz. Hasan’a “Muaviye size şöyle şöyle arz ediyor. 
Başkaca neye ihtiyacınız varsa sormamızı ve bildirmenizi istiyor” şeklindeki 
ifadeleri teklifin Muaviye tarafından geldiğini göstermektedir. Tarihi kaynak-
ların zikrettiği Hz. Hasan’ın hilafeti teslim etmek için öne sürdüğü şartlar ise, 
teklifin Muaviye tarafından geldiği düşüncesini güçlendirmektedir. Zira Hz. 
Hasan her ne kadar devletin resmi halifesi olmasa da resmi halife Hz. Ali’ye 
biat edenlerin çoğunun biâtını almış olarak Muaviye’nin üzerine yürümekte-
dir. Muaviye üzerine kendisi için biat almak için giderken, aynı zamanda ona 
sulh teklifini göndermesi ihtimalden uzak gözükmektedir. 

Burada değinilmesi gereken diğer bir konu da Ebû Bekre’nin Hz. Peygam-
ber’den işitmiş olduğu “Allah’ın onunla Müslümanlardan iki büyük fırkanın 
arasını düzelteceğini umarım” sözleridir. Hz. Hasan tarafından ne hadis ne 
de tarihi kaynaklarda bu söze binaen sulh anlaşması yaptığına dair bir açık-
lama bulunmamaktadır.38 Buna karşın Ebû Bekre’nin aktardığı bu sözler, 
doğrudan Hz. Hasan’ın Muaviye ile sulh anlaşmasına nebevî ağızdan bir işa-
ret olduğu şeklinde yorumlanmıştır. Hz. Hasan’ın yapmış olduğu fedakarlık 
müntesiplerinin bir kısmı tarafından yadırgansa da sonraki dönemlerde bu 
olay ve Ebû Bekre rivâyeti, Mehdî’nin Hz. Hasan soyundan geleceği yönünde-
ki Sünnî argümana en büyük delil olarak kullanılmıştır.

2.2. Mehdî’nin Hz. Hasan’ın Soyundan Geleceğine İşaret Eden 
Rivâyet

Bir önceki başlıkta verdiğimiz Ebû Bekre rivâyetinde Hz. Hasan’ın neslin-
den Mehdî’nin geleceği yönünde ziyâdeli bir rivâyet bulunmaktadır. Bu haber 
temel hadis kaynakları içinde sadece Ebû Davûd tarafından tahrî�c edilmiştir. 
Sünen’de geçen rivâyete göre Hz. Ali, oğlu Hasan’a bakarak: “‘Bu oğlum Hz. 
Peygamber’in isimlendirdiği gibi seyyittir. Onun neslinden Peygamberinizin 
ismiyle isimlendirilen bir adam çıkacaktır. Ahlak bakımından O’na benzer, 
yaratılış mahiyetiyle O’na benzemez.’ dedi ve daha sonra (ahir zamanda Hz. 

38	 Tâif Muhasarası’ndan (8/630) sonra Müslüman olan Ebû Bekre’nin bk. Zehebî, Siyeru 
aʻlâmi’n-nubelâ, 3/5, Hz. Peygamber’den bu sözleri işitmiş olabileceği son iki senesi, do-
ğum yılı hicretin 3. senesine tekabül eden Hz. Hasan’ın bk. Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 
2/159; Zehebî, Siyeru aʻlâmi’n-nubelâ, 3/246, ancak 5-7 yaşlarına karşılık gelmektedir. 



16	 İ�slâmî� İ�limler Dergisi

Peygamber’in neslinden bir adam çıkarak)39 yeryüzünü adaletle doldurur 
rivâyetini zikretti.” Ebû Dâvud’un, “bana anlatıldı ki” ُحُدثت sî�ğasıyla müb-
hem bir kişiden onun da İ�bn Muğî�re’den naklettiği rivâyetin senedi; Harun 
b. Muğî�re → Amr b. Ebî� Kays → Şuayb b. Hâlid → Ebû İ�shâk es-Sebî�̒ î� → Ali 
şeklindedir.40 Ebû Davûd’un şeyhinin müphemliği ve Hz. Ali’den rivâyeti ak-
taran Ebû İ�shak Amr b. Abdullah es-Sebî�̒ î�’nin Hz. Ali’yi gördüğü lakin ondan 
rivâyet aldığının kesin olmaması rivayetin zayıf görülmesine sebep olmuş-
tur.41 Senedin birkaç yönden zayıflığına ve metninde, mehdî�nin Hz. Hasan’ın 
soyundan geleceği sözünün Hz. Peygamber’e değil de Hz. Ali’ye ait olmasına 
rağmen dikkat çekici bir şekilde bu rivâyet, Mehdî�’nin Hz. Hasan’ın soyundan 
olacağı şeklindeki Sünnî� yorumların en büyük dayanak noktası olmuştur.

Hz. Ali’nin rivayetteki ifadelerinin mehdinin Hasan’ın soyundan geleceği-
ne sarih bir şekilde işaret ettiğini söyleyen İbn Teymiyye (öl. 728/1328), bu 
meseleyi Hz. Hasan ve Hüseyin’i, Hz. İsmail ve İshak peygamberlere benze-
terek açıklamaktadır. Nasıl ki İsmail İshak’tan daha büyük ve daha ferasetli 
ise, Hasan’da Hüseyin’den büyüktür ve bu yüzden Hz. Peygamber, Hasan için 
seyyit ifadelerini kullanmıştır. Bununla beraber Peygamberlerin çoğu Hz. 
İshak’ın soyundan, meşhur, önder ve imamların çoğunluğu ise Hüseyin’in 
soyundandır. Hz. Peygamber nübüvvetin sonunu temsil etmekte ve Hz. İs-
mail’in soyundandır. Halifelerin sonuncusu Mehdî’de Hasan’ın soyundan 
olacaktır.42 Bu konuda Şîa’ya bir reddiye de Zehebî’den (öl. 748/1348) gel-
mektedir. Mehdiyle alakalı açıklama yaparken onun soyu hakkında mezkûr 
Hz. Ali rivâyetini kullanarak Mehdî’nin adının Muhammed b. Abdullah olaca-
ğını, bunun Mehdî’yi Muhammed b. Hasan olduğunu iddia edenlere bir red-
diye olduğunu, ayrıca onun soyunun Hüseyin’den değil Hasan’dan olacağını 
söylemektedir.43 İbn Kayyim el-Cevziyye’de (öl. 751/1350) birçok rivâyetin 
Mehdî’nin Hasan’ın soyundan olacağına delalet ettiğini söylemektedir. Bu 

39	 Ebû Dâvud, es-Sünen, 6/337; Tirmizî, es-Sünen, 4/75; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 6/42.
40	 Ebû Dâvûd, es-Sünen, 6/347; Ebû Bekir İbnü’l-Arabî, el-Mesâlik fî şerḥi Muvatta’i Mâlik 

(Beyrut: Dâru’l-ğarbi’l-İslâmî, 2007), 7/322. Muhammed b. Cafer’in (öl. 113/731) Hz. 
Ali’den naklettiği maktûʻ rivâyet için bk. Nuaym b. Hammâd, el-Fiten (Kahire: Mektebe-
tü’t-Tevhîd, 1412), 1/374. Bazı muteber rivâyetlerde Hz. Hasan’ın göğüsten başa kadar, 
Hz. Hüseyin’in ise belden aşağısının Hz. Peygamber’e benzediği nakledilmiştir. bk. Tiz-
mizî, es-Sünen, 6/126; Ahmed b. Hanbel, 2/164, 212, Başka rivâyetlerde ise Hz. Peygam-
ber’e Hz. Hasan kadar benzeyen başka kimsenin bulunmadığı zikredilmiştir. bk. Buhârî, 
eṣ-Ṣaḥîḥ, 3/1370; Tizmizî, es-Sünen, 6/124; Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, 2/164, 212.

41	 Ebû Abdülazîm b. Abdilkavî b. Abdillâh el-Münzirî, Muḫtaṣaru Süneni Ebî Dâvud (Riyad: 
Mektebetü’l-mearif, 2010), 3/119; Abdurrahman el-Mübârekpûrî, Tuḥfetü’l-aḥvaẕî bi-
şerḥi Câmiʻi’t-Tirmiẕî (Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, ts.) 6/403. 

42	 Takıyyüddin İbn Teymiyye, Faḍlu ehli’l-beyt ve ḥuḳûḳuhum (Cidde: Dâru’l-kıble, 1984), 
46, 47. İbn Teymiyye’nin Ebû Davûd rivâyetini Hz. Ali’nin oğlu Hasan’a işaret ederek 
“Mehdî bu oğlumun soyundandır” şeklinde farklı ifadelerle vermesi ayrıca dikkat çekici-
dir. Ayrıca bk. İbn Teymiyye, Câmüʻu’l-mesâil (Riyad: Dâru ʻâlemi’l-fevâid, 1422), 3/98.

43	 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed ez-Zehebî, el-Münteḳâ min Târîḫi’l-İslâm (Suudiye: 
er-Riâsetü’l-âmme, 1413), 1/534.



Mehdî�’nin Nesebi Hakkındaki Rİ�vâyetlerin Yorumlanması…	 17

durumun hoş bir sır olduğunu belirten İbn Kayyim, meseleyi Hz. Hasan’ın 
hilafetten feragat etmesiyle Allah’ın yeryüzünde gerçek hilâfet ve adaleti ika-
me edecek Mehdî’yi onun soyuna bahşettiğini belirtmiştir.44 İbn Kayyım’ın, 
Mehdî’nin Hz. Hüseyin’in soyundan olduğuna inanan Şîa’ya reddiye niteliği 
taşıyan, Mehdî’nin esasında Hüseyin’in soyundan olamayacağı argümanı, Hz. 
Hüseyin’in hilafet karşısındaki tutumuna bağlanmaktadır. İbn Kayyım’a göre 
Allah için kim bir şeyi terk ederse Allah’ın ya ona ya da zürriyetine daha ha-
yırlısını vereceğini, Hz. Hüseyin’in hilafeti almak için hırslandığını, savaştığı-
nı ve netice olarak zafer elde edemediğini söylemektedir.45 

İbn Kesîr (öl. 774/1373) de Mehdî’nin Muhammed b. Abdullah adında 
Hasan’ın soyundan olacağını ifade ederken46 kıraat ve hadis alimlerinden 
İbnü’l-Cezerî (öl. 833/1429) Hz. Ali’nin bu konudaki ifadelerini delil getire-
rek Mehdî’nin Hz. Hasan’ın soyundan geleceğini söylemektedir.47 İbn Hacer 
el-Heytemî (öl. 974/1567) ise Mehdî konusuyla alakalı bazı rivâyetleri tadyîf 
ederken Hz. Ali rivâyetini zayıflığına rağmen Mehdî’nin soyu hususundaki 
görüşüne delil olarak getirmektedir. Mehdî’nin Hz. Peygamber’in amcası Ab-
bâs’ın soyundan olacağını bildiren haberlerin48 zayıf olduğunu söyleyerek, 
bunların sahih olduğu kabul edilse dahi Hz. Fatma’nın soyundan geleceği 
yönündeki haberlere muârız olmadığı, zira Hz. Fatma’nın soyunun aslında 
Hz. Abbâs’ın bir kolu olduğunu belirtmektedir. Nihayetinde Mehdî’nin Hz. 
Ali’nin bildirmesi üzerine Hasan’ın soyundan geleceğini ifade etmektedir.49 
Heytemî’nin konu hakkında birçok rivâyeti tadyîf ederken zayıf bir senetle 
gelmiş mevkûf bir rivâyeti görüşüne delil olarak kullanması meseleyi ancak 
Şîa’ya reddiye özelinde ele aldığını göstermektedir. 

Ali el-Kârî� (öl. 1014/1605) ise konuyu detaylı bir şekilde ele alarak, ön-
ceki alimlerin meramlarını daha sarih ifadelerle anlatmaktadır. Rivâyetin 
mevkûf olduğunu bildiren müellif, rivâyette bulunan هذا  .ifadesiyle Hz ابني 
Hasan’ın tahsis edilerek diğer ihtimallerin çıkarıldığını, böylece Mehdî�’nin 
sarih bir şekilde Hz. Hasan’ın soyundan geleceğini belirtmiştir. Anne tara-
fından da soyunun Hz. Hüseyin’e dayanacağını söyleyen Ali el-Kârî�, Şî�a’nın 

44	 İbn Kayyim el-Cevziyye, el-Menârü’l-münîf (Halep: Mektebetü’l-matbûati’l-İslâmiyye, 
1403), 151.

45	 İbn Kayyim, el-Menâr, 151.
46	 Ebü’l-Fidâ İbn Kesîr, en-Nihâye fî’l-fiten ve’l-melâḥim (Beyrut: Dâru’l-ceyl, 1988), 1/55.
47	 Ebû’l-Hayr Şemsuddin İbnü’l-Cezerî, Menâḳibü’l-esedi’l-ġâlib (Kahire: Mektebetü’l-Ku’ân, 

194), 77. İbnü’l-Cezerî’nin Şiî Muhammed Bâkır el-Mahmûdî tarafından tehzîb edilen Es-
ne’l-meṭâlib’inde Hasan ismi Hüseyin olarak gelmektedir. bk. Muhammed b. Muhammed 
İbnü’l-Cezerî, Esne’l-menâḳıb fî tehẕîbi esnâ’l-meṭâlib, thk. Muhâmmed Bakır el-Mahmûdî 
(Basım yeri yok, 1983), 166-168.

48	 Bu rivâyetin mevzûʻ olduğu hakkında bk. Ebû’l-Ferec İbnü’l-Cevzî, el-Mevḍûʻât (Medine: 
Muhammed Abdulmuhsi, 1966), 2/37; Celaleddin es-Suyûtî, el-Leʾâli’l-maṣnûʿa fi’l-aḫbâri 
(eḥâdîs̱i)’l-mevżûʿa (Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, 1996), 1/397.

49	 İbn Hacer el-Heytemî, eṣ-Ṣevâiḳu’l-muḥriḳâ (Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 1997), 2/679.



18	 İ�slâmî� İ�limler Dergisi

Mehdî�’nin Muhammed b. Hasan el-Askerî� olduğu iddiasının batıl olduğunu 
belirtmektedir. Rivâyetin senedindeki Ebû İ�shâk es-Sebî�̒ î�’yi tanıtan müel-
lif, onun Hz. Ali ve daha başkalarını gördüğünü ve Berâ b. Â� zib ve Zeyd b. 
Erkâm’dan semâ’ı olduğunu bildirmektedir.50 Bunlardan Ali el-Kârî�’nin, Ebû 
İ�shâk’ın Hz. Ali’yi görmüş olmasının, bu sözleri ondan işittiği kanaatinde ol-
duğu anlaşılabilir. Ancak Ebû İ�shâk, semâ’ı olan kişileri sayarken Hz. Ali’yi 
zikretmemiştir. Ayrıca el-Kârî�, rivâyetin senedindeki Ebû Dâvud’un müphem 
olan şeyhine de hiç temas etmemiştir.

Konuya kitabının farklı bir yerinde tekrar değinen müellif, Mehdî’nin Hz. 
Hasan’ın mı yoksa Hz. Hüseyin’in mi soyundan geleceği hususunda ihtilaf 
edildiğini belirterek, Mehdî’nin her iki soyu da kendinde toplama ihtimalinin 
bulunduğunu söylemektedir. İbn Teymiyye’nin meseleyi Hz. İsmail, İshâk ve 
zürriyetleri çizgisinde ele alması gibi bir benzetme yaparak, hilafetten fera-
gat etmesi sebebiyle mehdînin Hz. Hasan’ın soyundan geleceğini bildirmek-
tedir. Bu yorumuna Ebû İshâk yoluyla gelen mezkûr rivâyeti de sarih bir delil 
olarak sunmaktadır.51

Sabbân (öl. 1206/1792) yine Ebû Davûd rivâyetini delil göstererek Meh-
dî’nin soyunda halefleriyle aynı çizgide bulunmuştur.52 Fahrulhasan el-
Kenkûhî (öl. 1315/1898) ise Alî el-Kârî’nin sözlerini istidlal yaparak aynı 
görüşü paylaşmıştır.53 Hindistanlı fıkıh ve hadis âlimi ve Ebû Davûd şârihi 

50	 Nûrüddîn Alî b. Sultân Muhammed el-Kârî, Mirḳâtü’l-mefâtiḥ şerhi Mişkâti’l-meṣâbîḥ 
(Beyrut: Dâru’l-fikr, 2002), 8/3447.

51	 Ali el-Kârî, Mirḳât, 8/3438.
52	 Muahmmed b. Ali es-Sabbân, “İsʻâfu’r-râğibîn”, Nûru’l-ebṣâr fî menâḳibi Âli beyti’n-Ne-

biyyi’l-muḫtâr, Mümin b. Hasan eş-Şeblencî (Kahire: el-Mektebetü’t-ticâriyyeti’l-kübrâ, 
1877), 137

53	 Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr es-Süyûtî, Şerhü Süneni İbn Mâce (Amman: Bey-
tü’l-efkâri’d-düvelyye, 2007), 1504. Son dönem mütefekkirlerinden Saîd Nursî’nin (öl. 
1380/1960) mehdî hadîsleri hakkında görüş ve tevilleri üzerine yapılan bir çalışmada 
araştırmacı, Nursî’nin, Mehdî’nin soyu hususunda Süyûtî’yle aynı görüşte olduğunu be-
lirterek Mehdî’nin kendinde hem Hasan hem de Hüseyin soyunu toplayacağını söylemek-
tedir. Araştırmacı Süyûtî’nin İbn Mâce üzerine yapmış olduğu şerhten bu ifadeleri almak-
tadır. Mezkûr kitap, Süyûtî’nin Misbâhu’z-zücâce şerhiyle birlikte Abdulgânî el-Müceddi-
dî’nin (öl. 1296/1879) İncâhu’l-hâce ve Fahru’l-Hasan el-Kenkûhî’nin (öl. 1315/1897) 
şerhini ihtiva etmektedir. Araştırmacı ciddi bir hata yaparak Mehdî’nin soyunun Hz. 
Hasan ve Hüseyin’den geleceğine yönelik görüşü Süyûtî’ye dayandırmaktadır. bk. Anas 
Mohammed Riza Qahwaji,̇ “Ârâu’l-ustâẕ en-Nursî fî aḥâdîsi’l-Mehdî ve te’vîlâtuhu lehâ ve 
mutaʻallaḳâtuhâ”, AL-NUR Academic Studies on Thought and Civilization 18 (2018), 19. 
Halbuki bu görüş mezkûr kitapta Kenkûhî tarafından zikredilirken esasında o da bunu 
Alî el-Kârî’den aktarmaktadır. Kenkûhî’nin yorumu için bk. Suyûtî, Şerhü Süneni İbn Mâce 
(Amman: Beytü’l-efkâri’d-düvelyye, 2007), 1504, Ali el-Kârî’nin şerhi için bk. Ali el-Kârî, 
Mirḳât, 8/3438. Bununla beraber Saîd Nursî, Mehdî’nin Hz. Hasan ve Hüseyin’in soyun-
dan geleceğine işaret etmekle birlikte hangisinden geleceğini net olarak belirtmemekte-
dir. bk. Saîd Nursî, Lemʻalar (İstanbul: Yeni Asya Neşriyat, 2016), 26. Ayrıca bk. Derya Yö-
rük Kesik, Saîd Nursi’nin Risâlelerinde Mehdîlik Telakkisi (İstanbul: Marmara Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007).



Mehdî�’nin Nesebi Hakkındaki Rİ�vâyetlerin Yorumlanması…	 19

Âzîmâbâdî’de (öl. 1329/1911), İbn Teymiyye ve Alî el-Kârî çizgisindedir.54 
Suudlu muâsır alim Abdulmuhsin el-Abbâd konuyla alakalı birçok rivâyet ak-
tarıp bunlardan bazılarını tadyîf ettikten sonra Şîa’ya cevap verme niyetiyle 
Hz. Ali rivâyetine işaret ederek Mehdî’nin Hz. Hasan’ın soyundan geleceğini 
belirtmektedir.55

İbn Teymmiyye’nin ilk olarak zikrettiği ve Alî Kârî’nin devam ettirdiği 
Hz. Hasan ve Hüseyin’in Hz. İsmail ve İshak’a benzetilmesi, dolayısıyla Hz. 
İshak soyundan gelen peygamberlere karşılık Hz. İsmail’in soyundan Hz. 
Peygamber’in geldiğine, buna karşılık Hz. Hüseyin soyundan gelen önderle-
re karşılık, Mehdî’nin, Hz. Hasan’ın soyundan geleceği şeklindeki bir yorum 
kanaatimizce zorlama görünmektedir. Zira Hz. Hüseyin soyunun tarihte öne 
çıkmasında hicrî I. ve II. asırda meydana gelen mezhebî ve siyasî olaylar göz 
ardı edilemez. Hz. Hüseyin’in Kerbela’da ailesiyle birlikte şehit edilmesi ona 
yönelik iltifatı artırırken, Hz. Hasan soyundan birçok kişinin yönetime karşı 
isyanda bulunması onun sülalesini daha geri plana itmiş olabilir. İmâmiyye 
Şîa’sı’nın takip ettiği imamların çoğunluğunun yönetimle barışık olmaları ve 
herhangi bir isyana bulaşmamaları56 daha sonrasında mutedil Müslümanlar 
tarafından Hüseyin nesline yönelik teveccühü artırmış olması da muhtemel-
dir.

İbn Kayyım’ın, Hz. Hasan’ın hilâfetten feragatiyle soyuna Mehdî’nin bah-
şedildiği, Hz. Hüseyin’in ise hilâfet için hırslanması neticesinde şehit edildiği 
şeklindeki yorumunda da çelişkiler bulunmaktadır. Zira Hz. Hasan’ın anlaş-
malı bir şekilde daha sonra kendisinin halife olması şartıyla hilafetten çekil-
diği, Hz. Hüseyin’in ise halife olmak üzere kendisini çağıran topluluğun da-
vetine icabet ederek çıkmış olduğu yolda şehit edilmesi göz önünde bulun-
durulmalıdır. Bununla birlikte İbn Kayyım’ın Hz. Hüseyin hırslandığı iddiası 
da pek makul değildir, çünkü o Kûfeliler’in kendisini hilafete daveti üzerine 
yola çıkmış ve şehit olmuştur.57 Nitekim Hz. Hasan’da başta taraftarlarının 
teşvikiyle Muaviye üzerine gitmiş, ancak sulh yaparak hilafeti teslim etmiştir. 
Hilafette hak iddia etme ve bu uğurda yola çıkma hususunda Hz. Hasan ve 
Hüseyin eşit dururken, muhatapları olan Muâviye ve Yezîd’in onlara karşı 
tutumları hilafet mücadelelerinde farklı tezahür etmiştir. Bundan dolayı Hz. 

54	 Âzîmâbâdî, ̒ Avnu’l-maʻbûd, şerḥî süneni ebî Dâvud (Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, 1415), 
11/250.

55	 Ebdulmuhsin el-Abbâd, “ʻAḳîdetü ehl-i’s-sünne ve’l-eser fi’l-Mehdi’l-Muntaẓar”, Mecelle-
tü’l-câmiʻati’l-İslâmiyye 1/3 (1969), 142.

56	 Zehebî, Siyeru aʻlâmi’n-nubelâ, 6/362-365; Zehebî, Tarîḫu’l-İslâm, 5/446; İbnü’l-Esîr, el-
Kâmîl fî’t-târîḫ (Beyrut: Daru’l-kitâbi’l-ʻarabî, 1997), 5/332; Taberî, Tarîḫu’ṭ-Ṭaberî (Bey-
rut: Dâru’t-turâs, 1387), 8/554-555.

57	 Taberî, Tarîḫu’ṭ-Ṭaberî, 5/347. Bu konu hakkında ayrıca bk. Mehmet Mahfuz Söylemez, 
“Hz. Hüseyin ve Kûfeliler”, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi 11/33 
(2005), 475-500.



20	 İ�slâmî� İ�limler Dergisi

Hüseyin’in hırslandığı ve kaybettiği, buna mukabil Hz. Hasan’ın fedakârlıkta 
bulunduğu şeklindeki bir yorum hakikatten uzak gözükmektedir.58 

3. Şiî Rivâyetlerde Mehdî’nin Soyu

3.1. Mehdî’nin Hz. Hasan’ın Soyundan Geleceğine İşaret Eden 
Rivâyet

On İki İmam Şîası, Mehdî’nin 11. imam Hasan el-Askerî’nin (öl. 260/874) 
oğlu Muhammed olduğuna, 329/941’de gaybete girdiğine ve ahir zamanda 
zuhur edeceğine inanmaktadır. Dolayısıyla beklenen Mehdî’nin Hz. Hüse-
yin’in soyundan olduğu hususu itikadî bir mesele olup bu konuda ihtilaf bu-
lunmamaktadır.59 Bu inancı, Sünnî ulemânın da itiraf ettiği şeklinde görüşler 
ileri sürülse de60 Şîa’nın muteber kaynaklarından Kuleynî’nin (öl. 329/941) 
el-Kâfî’sinde İmâmiyye’nin 9. İmam’ı Muhammed b. Ali’nin (öl. 220/835) ak-
tarmış olduğu ve daha sonradan Meclisî’nin (öl. 1110/1698) tashih etmiş 
olduğu bir rivâyette Mehdî’nin Hz. Hasan’ın soyundan geleceği belirtilmiştir. 
Bu rivâyetin ana şahsiyetleri yine Sünnî kaynaklarda geçtiği üzere Hz. Ali ve 
Hasan’a dayanması itibariyle de dikkat çekicidir. Muhammed b. Ali’nin ak-
tardığına göre Hz. Ali, Selmân-ı Farisî’ye dayanmış bir şekilde yanlarında Hz. 
Hasan ile birlikte Mescid-i Haram’a girer. Yanlarına aniden güzel yüzlü ve te-
miz giyimli bir adam gelip selam vererek Hz. Ali’ye üç soru soracağını, şayet 
sorularına cevap verirse kendilerine İmâmet meselesinde zulmedildiğini ve 
karşı cenahın güvenilir olmadığına inanacağını söyler. Böylece uyuyan kişi-
nin ruhunun nereye gideceği, kişinin nasıl hatırlayıp unuttuğu ve çocuğun 
nasıl amca ve dayıya benzediğini sorar. Hz. Ali, Hasan’a dönerek: “Cevap ver 
Ey Ebû Muhammed!” der. Soruları Hasan’ın cevaplaması üzerine kelime-i şe-
hadet getiren adam Hz. Ali’nin Hz. Peygamber’in vasîsi olduğu ve onun işa-
retiyle kâim olduğunu söyleyerek, Hz. Ali’ye işaret eder. Sonrasında ise aynı 
şehadetle Hasan, Hüseyin, Ali b. Hüseyin’den devam ederek 11. imam Hasan 
b. Ali’nin babası Ali el-Hâdî’nin emriyle kâim olduğunu söyler. Devamında 
durumu zahir olana kadar isimlendirilmeyen ve künyelenmeyen yeryüzünü 
adaletle dolduracak kişinin Hasan’ın soyunda olduğuna şehadet eder.61 Rivâ-

58	 Zira İbn Cüzay ve İbn Acîbe eş-Şûrâ 42/40 ayetinin Hz. Hasan’a, eş-Şûrâ 42/41 ayetinin 
ise Hz. Hüseyin’e delalet ettiğini söylemişlerdir. bk. İbn Cüzey, et-Teshîl liʻulûmi’t-tenzîl, 
2/251; İbn Acîbe, el-Baḥru’l-medîd, 5/226.

59	 Süleym b. Kays, Kitâbu’s-Süleym, 2/840, 907; Kuleynî, el-Kafî, 1/292/328; İbn Babaveyh 
el-Kummî, el-İmâme ve’t-tebṣira min’l-Ḥayre, 1/110; Sadûk, Kemâlu’d-dîn ve temâmun’niʻ-
ma, 1/256.

60	 Şîa tarafından Ehl-i Sünnet’in on ikinci imam Muhammed b. Hasan’ın doğduğunu ve 
gaybete girdiğini kabul ettikleri yönünde iddiaların tenkidi için bk. Yusuf Oktan, er-Ri-
vâyâtu’l-vâride fî vücûd ve ġaybeti’l-İmâmi’s-sânî ʻaşara dirâsetün muḳârenetün bey-
ne’s-Sünne ve’ş-Şîʻa (Kuala Lumpur: Malezya Uluslararası İslam Üniversitesi, Doktora Tezi, 
2019).

61	 Rivâyette gelen ibare şu şekildedir: ِوَأشَْهَدُ عَلَى رَجُلٍ مِنْ وُلْدِ الْحَسَن



Mehdî�’nin Nesebi Hakkındaki Rİ�vâyetlerin Yorumlanması…	 21

yetin devamında adamın kalkıp gitmesi üzerine Hz. Ali oğlu Hasan’a adamı 
takip edip nereye gittiğini öğrenmesini ister. Dışarıya çıkan Hasan adamı bu-
lamayıp durumu babasına haber vermesi üzerine Hz. Ali onun Hızır olduğu-
nu bildirir.62

İ�lk bakışta Sünnî� kaynaklardaki Cibril rivâyetine benzeyen,63 imâmeti ve 
silsileyi Hızır’ın ağzından tescilleyen bu haber erken dönem Şiî� kaynakların-
da bulunması hasebiyle önemlidir. Bununla beraber rivâyette geçen Meh-
dî�’nin Hz. Hasan’ın soyundan geleceği ifadesi (ِمِنْ وُلْدِ الْحَسَن) konumuz açısın-
dan da ayrıca önem arz etmektedir. Bu ifadeden Hasan el-Askerî�’nin oğlu ve 
Mehdî� olarak telakki edilen Muhammed’in kastedildiği mümkün görünme-
mektedir. Zira وُلْدِ الحسن -şeklindeki ifade Hasan’ın çocuklarından/sulbün منْ 
den anlamına gelerek tek bir çocuğu olduğu iddia edilen 11. imam Hasan b. 
Ali olarak anlaşılmasını nefyetmektedir. Her ne kadar Meclisî� ifadedeki من 
harf-i cerrinin beyan anlamında olduğu, Hasan b. Alî�’nin Mehdî�’den başka 
çocuğunun olmadığını söylese de64 bu neticeyi değiştirmemektedir. Zira ke-
lime çocuklarından (وُلْد ) şeklinde çoğul olarak gelmektedir. Bunun yanında 
birazdan zikredilecek rivâyetlerdeki Hasan kelimesini Hüseyin’e çevirme ça-
baları bunu ayrıca ispatlamaktadır.

Kuleynî� sonrası Hz. Hasan’ın Hızır’a vermiş olduğu cevapları detaylarıy-
la birlikte kitabında zikreden Kuleynî�’nin muâsırı İ�bn Bâbeveyh el-Kummî� 
(öl. 329/941), rivâyeti Mehdî�’nin, Hasan’ın soyundan geleceği yönünde nak-
letmektedir.65 Lakin hicrî� IV. asır müelliflerinden Numânî�’nin (öl. 360/971) 
el-Ġaybe’sinde ise mezkur rivâyet Mehdî�’nin, Hz. Hüseyin’in soyundan olacağı 
 .şeklinde gelmektedir.66 Yine aynı rivâyeti zikreden Sadûk (öl رَجُلٍ مِنْ وُلْدِ الْحُسَيْنِ
381/991) kelimeyi bazı kitaplarında Hasan’ın neslinden şeklinde zikrederken67 
diğer bazı kitaplarında Hüseyin’in soyundan olacağı yönünde nakletmektedir.68

Ali b. Muhammed el-Hazzâr’ın (4.yy/10yy) mezhepte Mehdî� addedilen 12. 
imam Muhammed b. Hasan’ın soyunu zikrettiği bazı rivâyetlerde, 11. imam 
Hasan b. Ali’den sonra Kâim’in Hasan’ın çocuklarından (ِمِن‏ْ وُلْدِ الْحَسَن) olacağı 
ibaresi bulunmaktadır.69 Ancak bu rivâyetler muâsırı olduğu İ�bn Bâbeveyh, 
Kuleynî�, Numânî� (360/971) ve Sadûk tarafından zikredilmemiştir. Bunun 
yanında mezhepte 11. imam Hasan b. Ali’nin tek oğlu olduğu ittifak edilen 

62	 Kuleynî, el-Kâfî, 1/525-526, Tûsî, el-Ġaybe, 154-155; Kummî, el-İmâme ve’t-tebṣira, 105-
106; Sâdûk, Kemâlu’d-dîn ve temâmu’niʻme, 1/313.

63	 Buhârî, eṣ-Ṣaḥîḥ, 1/28; Müslim, eṣ-Ṣaḥîḥ (Beyrût: Dâru’c-Ceyl, 1334), 1/23.
64	 Meclisî, Mir’âtü’l- ʻuḳûl, 6/203-207.
65	 Kummî, el-İmâme ve’t-tebṣire, 106.
66	 Numânî, el-Ġaybe, 59.
67	 Sadûk, Kemalü’d-dîn, 1/315; Sadûk, ʻUyûnu’l-Aḫbâr, 1/67.
68	 Sadûk, ʻİlelü’ş-şerâiʻ, 1/96- 97.
69	 Hazzâr er-Râzî el-Kummî, Kifâyetü’l-eser, 156, 218, 263, 267.



22	 İ�slâmî� İ�limler Dergisi

bir meselede, Şî�a tarafından rivâyetin Hasan’ın çocuklarından şeklinde bir 
ibareyle nakledilmesi, mezhep içinde sorunlu görülmektedir.

Mezkûr ibare Şiî� akideye muarız olarak hicrî� V. asırda Cerî�r b. Rüstem 
et-Taberî� (öl. 411/1021) ve VI. asırda Tabersî� (öl. 588/1192) tarafından Ha-
san’ın çocuklarından şeklinde nakledilmektedir.70 İ�bareler, وُلْد من  -şek الحسن 
linde çoğul olarak gelerek Hasan kelimesini 11. imam Hasan b. Ali’ye nispet 
edilmesini imkansız hale getirirken, ibaredeki çocukları ifadesiyle Mehdî�’nin 
nesebinin Hz. Hasan’a nispet edilmiş olması kesin bir hal kazanmaktadır.

3.2. Sünnî Kaynaklardaki Hz. Ali Rivâyetinin Hüseyin Versiyonu

İmamî kaynaklarda dikkat çeken rivâyetlerden biri de mezkûr Ebû Davûd 
rivâyetinde Hz. Ali’nin yanında bulunan oğlu Hasan’ın yerini diğer oğlu 
ve mezhebin İmâmeti kendisinden devam ettirdiği Hüseyin’in almasıdır. 
Numânî ve sonrasında Tûsî’nin (öl. 460/1068) İsmail b. ʻAyyâş→ Aʻmeş→E-
bû Vâil tarikiyle naklettikleri rivâyette, Hz. Ali oğlu Hüseyin’e bakarak onun 
Hz. Peygamber’in isimlendirdiği gibi seyyit olduğunu ve insanların gafil, ada-
letin zail olduğu bir dönemde neslinden isim, huy ve yaratılış bakımından 
Hz. Peygamber’e benzeyen bir adamın çıkacağı yönündeki sözleri nakledil-
miştir.71 Erken dönem müelliflerinden sadece iki kişi tarafından aktarılan bu 
rivâyet kendilerinden sonra birçok Şiî müellif tarafından da zikredilmiştir.72 
Rivâyetin aslının Sünnî kaynaklardaki benzerliği dikkat çekmektedir. Bunun 
yanında Sünni kaynaklarda gelen ve Hz. Ali’nin Hz. Hasan’a baktığı ve Şuayb 
b. Hâlid→Ebû İshâk es-Sebîʻî → Ali yoluyla nakledilen rivâyeti de aktaran Şiî 
müellifler, yine Hasan kelimesini mezhebin inanç esaslarına uyacak şekilde 
Hüseyin olarak sumaktadırlar.73

Muhtemelen kendinden önceki en erken hicrî 4. asır Numânî’nin zikret-
tiği mezkur rivâyete dayanan Şiî İbnü’l-Batrîk el-Hilli (öl.600/1204) rivâyet-
te geçen Hasan kelimesinin râvînin vehmi yüzünden yanlış yazıldığı aslında 
Hüseyin demek istediğini zira Mehdî’nin hilafı mümkün olmayacak derecede 
Hüseyin’in soyundan olacağını söyleyerek74 Sünnî kaynaklarda Hasan olarak 
gelen ve sonraki Sünnî ulema tarafından bu minval üzere yorumlanan rivâ-
yeti görmezden gelmektedir.

70	 Cerîr b. Rüstem et-Taberî, Delâilü’l-İmâme, 174, 175; Tabersî, el-İḥticâc ̒ alâ ehli’l-lücâc, 1/277.
71	 Numânî, el-Ġaybe, 214; Tûsî, el-Ġaybe, 190.
72	 İbnü’l-Batrîk el-Hillî, ̒ Umdetü ̒ uyûni Ṣıḥâḥi’l-aḫbâr, 434, 437; Muhammed b. Hasan el-Âmilî, 

İsbâtu’l-hüdât (Beyrut: Aʻlamî, 1425), 5/124, 160, 236; Meclisî, Biḥâru’l-envâr, 51/39, 120.
73	 İbnü’l-Batrîk el-Hillî, ʻUmdetü ʻuyûni Ṣıḥâḥi’l-aḫbâr, 434; Ali b. Musa İbn Tâvûs, eṭ-Ṭarâi-

fu fî maʻrifeti meẕâhibi’ṭ-ṭavâif (Kum: Hayâm, 1400), 1/177; Ali b. Muhammed el-Âmilî, 
eṣ-Ṣırâṭu’l-mustaḳîm (Necef: el-Mektebetü’l-Haydariyye, 1384), 2/242; Âmilî, İsbâtu’l-hü-
dât, 5/236; Meclisî, Biḥâru’l-envâr, 36/368.

74	 İbnü’l-Batrîk el-Hillî, ʻUmdetü ʻuyûni Ṣıḥâḥi’l-aḫbâr fî menâḳibi İmâmi’l-ebrâr (Kum: Mü-
essesetü’n-neşri’l-İslâmî, 1437), 437.



Mehdî�’nin Nesebi Hakkındaki Rİ�vâyetlerin Yorumlanması…	 23

3.3. Ali Oğullarından Hüseyin’in Öne Çıkarılmasına İşaret Eden 
Rivâyetler

Şîa’da Hz. Ali ile başlayan ve 12. imam Muhammed b. Mehdî ile biten İmâ-
met, sadece Hz. Hasan ve Hüseyin arasında kardeşten kardeşe geçmiş, son-
rasında ise aynı neslin çocuklarından devam etmiştir. Hz. Hasan’dan sonra 
onun oğullarından birisinin imam olması beklenirken imâmet, kardeşi Hü-
seyin’e geçmiştir. Hz. Ali’nin birçok oğlu varken imâmete Hz. Hasan ve Hüse-
yin’in muhatap olması, zorunlu olarak diğer çocukları arasında öne çıkan, Hz. 
Ali’nin Havle bint Ca‘fer’den olan ve Yezîd’in ölümünden sonra Muhtâr es-Sa-
kafî’nin Kûfe’ye giderek ona biate çağırdığı Muhammed b. Hanefiyye’nin75 bu 
sıralamadan elenmesini gerektirmektedir. Bu minval üzere gelen ve Cafer 
es-Sâdık’a nispet edilen rivâyette Hz. Ali’nin kılıcının kabzasında küçük bir 
sahifenin olduğu, Hz. Ali’nin onu önce Hasan’a verdiği, Hasan’ın açtığı kab-
zada bulduğu kağıdı okuduğu, sonrasında ise kabzayı Hüseyin’e verdiği kab-
zayı açan Hüseyin’in kağıdı okuduğu, son olarak oğlu Muhammed’e kabzayı 
verdiği kabzayı açan Muhammed’in onun içinde bir şey bulamadığı yönünde 
bir olay zikredilir.76 Bu gibi rivâyetler, silsilenin devamını ispat açısından ol-
masa da kardeşler arasındaki imâmet hakkında Muhammed b. Hanefiyye’nin 
dışarıda bırakılması yönünden önemlidir.

Hz. Ali ile başlayan sonrasında Hasan, Hüseyin, Ali b. Hüseyin’le devam 
eden İmâmet silsilesi muhtelif rivâyetlerde işlenmiş olsa da77 imâmetin, Hz. 
Hasan’dan sonra çocuklarına geçmeyip Hüseyin’e geçerek onun neslinden 
devam etmesi, mezhep içi bir takım soruların imamlara yöneltilmesine se-
bep olmuştur. Bu minval üzere gelen soruların ilkini Kuleynî’nin kitabında 
naklettiği görülmektedir. İbrahim b. Muhammed el-Caferî’î Cafer es-Sâdık’a, 
adil olanın Hasan’dan sonra İmâmetin Hüseyin’e geçmesi değil, Hasan’ın bü-
yük oğlundan devam etmesi şeklinde bir soru yöneltmiştir. Cafer es-Sâdık ise 
soruyu, bu işin Allah’ın dilemesiyle olacağı şeklinde cevapladığı nakledilmiş-
tir.78 Muhtemelen bu tarz sorular hicrî IV. asrın sonlarına doğru artmış olmalı 
ki birçok Şiî kaynakta olmasa da özellikle Sadûk’un eserlerinde bu tarz rivâ-
yetler göze çarpmaktadır. Hatta bu rivâyetlere göre mezhep içinde Hasan’ın 
Hüseyin’den daha faziletli olmasına rağmen, İmâmetin Hüseyin’den devam 
ettiği şeklinde rivâyetler de mevcuttur. Hişâm b. Sâlim’in, Cafer’e Hasan’ın 
mı yoksa Hüseyin’in mi üstün olduğu şeklindeki bir sorusuna Cafer, Hasan’ın 
daha üstün olduğunu söylemiştir. Buna mukabil imâmetin neden Hasan’ın 

75	 İbn Sad, eṭ-Ṭabâktu’l-Kubrâ (Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, 1990), 5/67-72.
76	 Saffâr, Beṣâirü’d-derecât, 1/307.
77	 Süleym b. Kays, Kitabu’s-Süleym, 2/907; Saffâr, Beṣâirü’d-derecât, 1/163; Kuleynî, el-Kâfî, 

1/64, 297; Kummî, el-İmâme ve’t-tebṣire, 64, 111; Sadûk, Men lâ yaḥḍuruh’l-faḳîh, 4/189; 
Tûsî, Tehẕîbu’l-aḥkâm, 9/17.

78	 Kuleynî, el-Kâfî, 1/359.



24	 İ�slâmî� İ�limler Dergisi

zürriyetinden değil de Hüseyin’den devam ettiği şeklindeki sorusuna ise Ca-
fer, olayı Hz. Musa ve kardeşi Harun’a benzetmiş, Allah’ın kardeş olmalarına 
ve Mûsâ’nın (a.s.) daha üstün olmasına rağmen nübüvveti Hz. Harun’dan de-
vam ettirdiğini söylemiştir.79 Aynı soru mezhebin 8. imamı addedilen Ali b. 
Musa’ya (öl. 203/819) sorulması üzerine Ali’nin, Allah yaptığından sorumlu 
tutulamaz80 ayetiyle cevap verdiği nakledilmiştir.81 Böylece Hz. Hasan’dan 
devam etmesi beklenen imâmetin Hüseyin’den devam etmesine yönelik so-
rulara hikmet ekseninde cevaplar verildiği görülmektedir.

3.4. Ahir Zamanda Hasan’ın Soyundan Birinin Mehdî’ye Tabî Olması

Hz. Hasan’ın soyundan birinin İran’ın kuzeyinde Hazar deniziyle Kazvin 
arasında bulunan Deylem’de ortaya çıkışı, Şiî kaynaklarda Mehdî’nin zuhuru 
öncesi vaki olacağı haber verilen alametlerdendir. Mehdî’ye yardım edecek 
olan bu kişinin, onun düşmanlarına karşı savaşacağı ve nihayetinde öldürü-
leceği zikredilmiştir.82

Cafer b. Abdullah’a Şîa’sının ne zaman kurtulacağı şeklindeki bir soruya ver-
diği cevapta saymış olduğu alametlerden biri de Hasanî isminde birinin Mek-
ke’ye gideceği, orada öldürüleceği, kesik başının Şâmî adında birine gönderilme-
si sonrasında Mehdî’nin zuhur edeceğini zikretmiştir.83 Meclisî’nin tashîh etmiş 
olduğu84 bu rivâyet hakkında Mâzındırânî (öl. 1081/1671) Hasanî’nin Mehdî’nin 
zuhurunu temenni ederek Mekke’den yola çakacağını söylemektedir.85

Müteahhir dönem kaynaklardan Bihârü’l-envâr’da gelen bir rivâyete göre 
ise Mehdî Mekke ahalisini kendine biate çağırmak için müntesiplerinden biri-
ni gönderir. Mekke’ye gelerek Mehdî’nin haberlerini ulaştıran bu kişinin rükün 
ile makam arasında öldürüleceği bu şahsın masum bir kişi olarak Nefsü’z-Ze-
kiyye şeklinde isimlendirildiği86 başka bir rivâyette ise isminin Muhammed 
b. Hasan olduğu nakledilmektedir.87 Mehdî’nin yardımcısı olarak tanımlanan 
bu kişinin sireti hakkında sunulanlar, tarihte mehdî lakaplı Abbâsî Halifesi 
Mansûr’a (öl. 158/775) karşı Medine’de isyan eden Muhammed b. Abdullah 
Nefsü’z-Zekiyye’yi (öl. 145/762)88 hatırlatmaktadır. Zira Muhammed’in öldü-

79	 Sadûk, Kemâlu’d-dîn, 2/416. Buna benzer başka bir rivâyet için bk. Sadûk, el-Ḫiṣâl, 1/305; 
Sadûk, Kemâlu’d-dîn, 2/359.

80	 el-Enbiyâ’ 21/23.
81	 Sadûk, ʻUyûnu Aḫbâri’r-Rıḍâ, 2/82; Sadûk, ʻİleleü’ş-şerâiʻ, 1/208.
82	 Huseybî, el-Hidâyetü’l-kübrâ, 403.
83	 Kuleynî, el-Kâfî, 8/225.
84	 Meclisî, Mir’âtu’l-ʻuḳul, 26/157.
85	 Mâzındırânî, Şerḥu’l-Kâfî, 12/286.
86	 Meclisî, Biḥâru’l-envâr, 52/307
87	 Sadûk, Kemâlu’d-dîn, 1/331.
88	 Bu konu hakkında bk. İbn Fazlullah el-Ömerî, Mesâlikü’l-ebṣâr, 24/25; Mustafa Öz, “Mu-

hammed b. Abdullah el-Mehdî”, TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.
tr/muhammed-b-abdullah-el-mehdi (10.12.2020).



Mehdî�’nin Nesebi Hakkındaki Rİ�vâyetlerin Yorumlanması…	 25

rülmesi ve başının kesilerek İsâ b. Mûsâ’ya getirilmesi tarihi olaylarla da son 
derece benzerlik göstermektedir.89 Hasan sülalesinden birinin Mehdî’ye tabi 
olması ve onun yardımcısı sıfatıyla öldürülmesi minvalindeki rivâyetleri bizim 
için önemli kılan; bu tarz rivâyetlerde Hasan soyundan Mehdî iddialarını ta-
mamen ortadan kaldırmaya çabalanmaasıdır. Böylece Hasan soyundan birinin 
ahir zamanda Mehdî’nin zuhuru sırasında Mehdî’ye tabi olarak kendi neslin-
deki Mehdîlik imkanını ortadan tamamen kaldırmaktadır.

3.5. Hz. Hasan Neslinden Abdulazîm b. Abdullah’ın (öl. 252/866) 
İmamlara Mehdî’nin Zuhuru Hakkındaki Soruları

Şiî kaynaklarda Hz. Hasan soyundan Abdulazîm b. Abdullah’ın imamla-
ra Mehdî hakkındaki soruları dikkat çekmektedir. Zira Hz. Hasan neslinden 
biri olarak dönemin iddia edilen imamlarına tabi olması, kendi soyundan ya 
da nesebinin farklı kolundan beklenebilecek Mehdî iddialarını nefyetmek-
tedir. Mezhebin 9. imamı Muhammed b. Ali’nin huzuruna giren Abdulazîm 
b. Abdullah ona, Kâim’in Mehdî olup olmadığını sormuştur. Muhammed ise, 
Kâim’in Mehdî olarak kendilerinden olduğu ve onun gaybetinde beklenilme-
si, zuhurunda ise ona itaat edilmesini söyleyerek, Mehdî’nin kendi soyundan 
üçüncü kişi olacağını bildirmektedir.90 Hz. Hasan soyundan olan ve Şîa’da 
önemli bir yeri bulunan Abdulazîm b. Muhammed,91 mezhep imamlarına 
tabi olmuş, onlardan, Mehdî’nin 9. imam Muhammed’in dolayısıyla Hz. Hü-
seyin’in soyundan olacağı yönünde rivâyetler nakletmiştir. Bununla birlikte 
Abdulazîm’in, Muhammed b. Ali’nin Mehdî olmasını temenni ettiği minvalin-
de rivâyetler de zikredilmiştir.92 Bu bilgiler, Mehdî’nin Hasan soyundan olma 
ihtimalini mezhep içi nefyetme çabası olarak yorumlanabilmektedir.

Sonuç

Mehdî hakkındaki rivâyetler, hicrî I ve II. asırdaki siyasî ve mezhebi karı-
şıklıklarda büyük rol oynamıştır. Ali oğullarında görülen mehdilik ve imâmet 
iddiaları, mehdî beklentisinin Hz. Hüseyin soyuna hasredilmediğini göster-
mektedir. Hz. Hasan ve hatta Hz. Ali’nin Havle bint. Ebû Cafer’den olan Mu-
hammed soyunda görülen hilafet, imâmet ve mehdîlik iddiaları gibi siyasî, 
dinî ve mezhebî çıkışlar bu görüşü desteklemektedir.

Hz. Hasan’ın hilafeti sulh yoluyla Hz. Muaviye’ye bırakmıştır. Bu olay Bu-
harî tarafından tahrîc edilen bir rivâyette zikredilmiştir. Rivâyette Ebû Bek-
re’nin, Hz. Peygamber ağzından Hz. Hasan’ın seyyit olduğu ve onun Müs-
lümanlardan iki büyük topluluğun arasını yapacağı yönündeki sözleri zik-

89	 Taberî, et-Tarîḫu’ṭ-Ṭaberî, 7/594
90	 Sadûk, Kemâlu’d-dîn, 2/377.
91	 Ahmed b. Ali Necâşî, Ricâlü’n-Necâşî, 247; İbn Davûd, er-Ricâl, 226.
92	 Sadûk, Kemâlu’d-dîn, 2/377, 388.



26	 İ�slâmî� İ�limler Dergisi

retmesi, Hz. Hasan’ı sonraki yıllarda öne çıkarmıştır. Ebû Dâvûd’un tahrîc 
ettiği Hz. Hasan’ın seyyit olduğunu ve onun soyundan Mehdî’nin geleceğini 
bildiren mevkûf zayıf rivâyet ise Hz. Hasan imajını daha da ileri taşımıştır. Bu 
haber Sünnî ulema tarafından Mehdî’nin soyunun Hz. Hasan’a dayandırılma-
sında en güçlü argüman olmuştur. Bu söylem birçok Sünnî ulama tarafından 
Şîa’nın itikadına reddiye sadedinde kullanılmış ve rivâyetin Mehdî’nin soyu-
nun Hz. Hasan’a dayandığı hususunda sarih bir ifade olduğu söylenmiştir. Hz. 
Hasan’ın hilafetten feragat etmesi Sünnî telakkide soyuna Mehdîliğin bahşe-
dileceği şeklinde yorumlanmıştır. Böylece Hz. Hasan’ın hilafetten ümmet için 
feragat etmesiyle parlayan yıldızı, mehdînin onun soyundan geleceği şeklin-
deki Sünnî yorumlarla taçlandırılmıştır. Ancak gaybî bir meselenin temellen-
dirilmesi hususunda zayıf olan rivâyet, senet yönünden de problemleri bu-
lunmaktadır. Bu sorunların Sünnî ulemanın gözünden kaçtığı iddia edilmesi 
mümkün gözükmese de rivâyete yaklaşımları Hüseyin soyundan geleceğine 
inanılan Mehdî temelli Şiî söyleme reddiye ve bu inancı nefyetme kabilinden 
olduğu söylenebilir. 

Şîa’nın konuya yaklaşımı da farklı değildir. Mezhebin temel prensiplerini 
Hz. Hüseyin soyundan 12. İmam’ın mehdî olmasına dayandıran İmâmiyye 
Şîası, kaynaklarında Mehdî’nin Hz. Hasan soyunda geleceği yönündeki riva-
yet, Meclisî’nin zorlama tevili dışında ya görmezden gelinmiş ya da sonraki 
bazı müellifler rivâyeti mehdinin Hüseyin’in çocuklarından geleceği yönünde 
nakletmiştir. Mehdinin soyunu Hz. Hüseyin’e çevirme çabası sadece kendi 
kaynaklarında kalmamış, Ebû Dâvud’un tahrîc ettiği Mehdî’nin Hz. Hasan’ın 
soyundan geleceği içerikli rivâyet, Hüseyin versiyonuyla Şiî ulema tarafından 
zikredilmiştir. 

Özellikle hicrî IV. asırda Şiî kaynaklarda karşımıza çıkan imâmetin neden 
Hz. Hasan’dan sonra onun büyük oğlundan değil de Hz. Hüseyin’in soyundan 
devam ettiği içerikli sorulara verilen hikmet gereği cevaplar, Hz. Hüseyin’e 
verilen ilâhî bir rolle onu mezhep önüne çıkarma ve onun neslini meşrulaş-
tırma çabaları olarak yorumlanabilmektedir. Bununla beraber Mehdî’nin 
zuhur ettiği zaman Hz. Hasan soyundan birinin ona tabi olması hatta onun 
elçisi olarak Mekke’ye gitmesi ve orada öldürülmesi gibi rivâyetler, gelecekte 
umulan durumların bazı yaşanmış tarihi olaylarla benzerliğini ortaya kony-
maktadır. Ayrıca bu tarz rivâyetler mezhebî olarak Hasan soyunun Mehdî’ye 
intisabı düşüncesini oluşturarak temelde Hüseyin soyunu meşrulaştırma ça-
bası olarak da görülebilir. Yine Hz. Hasan soyundan ve mezhepte önemli bir 
yeri bulunan Abdulazîm b. Abdullah’ın, 9. imam Muhammed b. Ali’nin Kâim 
olması temennisi ve Mehdî’nin Hüseyin soyundan olacağı şeklindeki rivâyet-
leri aktarması Şîa’nın Hüseyin soyunu meşrulaştırma temelinde mezhebî bir 
temayülü olduğu düşünülebilir.



Mehdî�’nin Nesebi Hakkındaki Rİ�vâyetlerin Yorumlanması…	 27

Kaynakça
Abbâd, Ebdulmuhsin. “ʻAḳîdetü ehl-i’s-sünne ve’l-eser fi’l-Mehdi’l-Muntaẓar”, Mecel-

letü’l-câmiʻati’l-İslâmiyye 1/3 (1969), 142.
Ahmed b. Ali Necâşî. Ricâlü’n-Necâşî, Kum: Müessesetü’n-neşri’l-İslâmÎ, 1365.
Ali b. Hüseyin, Mesûdî, Murûcu’ẕ-ẕeheb, 4 Cilt. Kum: Dâru’l-Hicre, 1409. 
Ali Kârî, Nûrüddîn Alî b. Sultân. Mirḳâtü’l-mefâtiḥ şerhi Mişkâti’l-meṣâbîḥ. 9 Cilt. Bey-

rut: Dâru’l-fikr, 2002.
Âmilî, Ali b. Muhammed. eṣ-Ṣırâṭu’l-mustaḳîm. Necef: el-Mektebetü’l-Haydariyye, 

1384.
Âmilî, Muhammed b. Hasan. İsbâtu’l-hüdât. Beyrut: Aʻlamî, 1425. 
Aycan, İrfan. “Saltanata Giden Yolda Muaviye b. Ebi Süfyan”. İslâmî Araştırmalar 4/2 

(1990), 130-145.
Aynî, Ebû Muhammed Mahmud. ʻUmdetü’l-Ḳârî. Beyrut: Dâru İhyai’t-turâsi’l-arabî, 

ts.
Âzîmâbâdî, Muhammed Şemsü’l-Hak. ʻAvnu’l-maʻbûd, şerḥî süneni ebî Dâvud. 14 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, 2. Basım 1415.
Bağdâdî, Abdulkahir. el-Farḳ beyne’l-fıraḳ. Beyrut: Dâru’l-âfâki’l-cedîde, 2. Basım, 

1977.
Baraç, Mehmet. Mehdilik inancının hicrî I-III. asırlardaki tarihi seyri ve günümüz Tür-

kiye’sinde anlaşılma biçimleri. İstanbul: Harran Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019.

Buhârî, Muhammed b. İsmâil. eṣ-Ṣaḥîḥ. Beyrut: Dâru Tuki’n-necât, 1422.
Bulut, Halil İbrahim. “İlk Dönem İmâmî Kaynaklarda Gaybet Anlayışı”. Cumhuriyet 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 8/2 (2004), 49-68.
Demircan, Adnan. “Hz. Hasan ve Halîfeliği”. Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 1 (1995), 81-89
Ebû Dâvûd, Süleymân b. el-Eş‘as. es-Sünen. 7 Cilt. Beyrût: Dâru’r-risâleti’l-ʻâlemiyye, 

1430. 
Eser, Mithat. “Abbâsiler Döneminin İlk Mehdisi Muhammed b. Abdullah ve Onun 

Mehdiliği ile İlgili Rivayetlerin Değerlendirilmesi”. Bilimname 41 (2020), 7-38.
Eşarî Ebû Hasan. Maḳâlâtü’l-İslâmiyyîn. 2 Cilt. Beyrut: el-Mektebetü’l-asriyye, 2005. 
Hâkim, Ebû Abdillâh Muhammed b. Abdillâh. el-Müstedrek ʿale’ṣ-Ṣaḥîḥayn. 4 Cilt. 

Beyrût: Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, 1990.Ebü’l-Hasen Alî b. Dârekutnî, Ebü’l-Ha-
sen Alî b. Ömer. el-İlzâmât ve’t-tetebbuʻ. Beyrut: Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, 2. Ba-
sım 1985. 

Hanbel, Ahmed b. Muhammed. el-Müsned. 45 Cilt. Ammân: Müessesetü’r-risâle, 3. 
Basım, 1420. 

Hançabay, Halil İbrahim. “Tarihî Rivayetlere Göre Hz. Hasan’ın Halifeliği”. İslâmî İlim-
ler Dergisi 29/2 (2019), 227-255.

Hattâbî, Ebû Süleymân Hamd b. Muhammed. Meʻâlimü’s-sünen. Halep: el-Matbaʻa-
tu’l-ilmiyye, 1932.

Hazzâr Râzî Ali b. Muhammed. el-Kummî, Kifâyetü’l-eser. Kum: Baydâr, 1401.
Heytemî, İbn Hacer. eṣ-Ṣevâiḳu’l-muḥriḳâ. 2 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-risâle, 1997.
Hillî,,İbnü’l-Batrîk. ʻUmdetü ʻuyûni Ṣıḥâḥi’l-aḫbâr fî menâḳibi İmâmi’l-ebrâr. Kum: 

Müessesetü’n-neşri’l-İslâmî, 1437. 
İbn Acîbe, Ahmed. el-Baḥru’l-medîd fî tefsîri’l-Ḳurâni’l-mecîd. Kahire: Hasan Abbas 

Zeki, 1419.



28	 İ�slâmî� İ�limler Dergisi

İbn Âşûr, Muhammed Tâhir. et-Taḥrîr ve’t-tenvîr 10 Cilt. Tunus: er-Dâru’t-Tûnusiyye, 
1983. 

İbn Babaveyh el-Kummî, el-İmâme ve’t-tebṣira min’l-Ḥayre, Kum? Medresetü’l-İmâ-
mi’l-Mehdî, 1404.

İbn Cüzey, Muhammed. et-Teshîl liʻulûmi’t-tenzîl. Beyrut: Dâru’l-Erkâm, 1416.
İbn Davûd, Hasan b. Ali. er-Ricâl. Tahran: Danişgâhi Tahran, 1362.
İbn Ebü’l-İz. Sadrüddîn Alî b. Alâiddîn. Şerḥu’l-ʻaḳîdeti’ṭ-Ṭaḥaviyye. Suudiye: Vizare-

tü’ş-şu’ûni’l-İslâmiyye, 1418.
İbn Hacer, Şihâbüddîn Ahmed b. Alî. el-İṣâbe fî temyîzi’ṣ-ṣaḥâbe. 8 Cilt. Beyrut: Dâ-

ru’l-kutubi’l-ilmiyye, 1415
İbn Hacer, Şihâbüddîn Ahmed b. Alî. Fetḥü’l-Bârî 13 Cilt. Beyrut: Dâru’l-marife, 1379.
İbn Hibbân, Ebû Hâtim Muhammed. eṣ-Ṣaḥîḥ. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1993. 
İbn Kayyim, Muhammed b. Ebî Bekr el-Cevziyye. el-Menârü’l-münîf. Halep: Mektebe-

tü’l-matbûati’l-İslâmiyye, 1403.
İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ. el-Bidâye. 15 Cilt. Beyrut: Daru’l-fikr, 1407. 
İbn Kesîr, Ebü’l-Fidâ. en-Nihâye fî’l-fiten ve’l-melâḥim. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-ceyl, 8. 

Basım, 1988.
İbn Sad, Ebû Abdillâh Muhammed. eṭ-Ṭabâktu’l-Kubrâ. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-kutu-

bi’l-ilmiyye, 1990.
İbn Tâvûs, Ali b. Musa. eṭ-Ṭarâifu fî maʻrifeti meẕâhibi’ṭ-ṭavâif. Kum: Hayâm, 1400. 
İbn Teymiyye, Takıyyüddin. Câmüʻu’l-mesâil. Riyad: Dâru ʻâlemi’l-fevâid, 1422.
İbn Teymiyye, Takıyyüddin. Faḍlu ehli’l-beyt ve ḥuḳûḳuhum. Cidde: Dâru’l-kıble, 1984. 
İbn Teymiyye, Takıyyüddîn. Minhâcü’s-Sünneti’n-Nebeviyye. Kâhire: Müessesetu Kur-

tuba, 1406.
İbnü’l-arabî, Ebû Bekir. el-Mesâlik fî şerḥi Muvatta’i Mâlik. Beyrut: Dâru’l-ğarbi’l-İs-

lâmî, 2007. 
İbnü’l-Cevzî, Ebû’l-Ferec. el-Mevḍûʻât. Medine: Muhammed Abdulmuhsi, 1966. 
İbnü’l-Cezerî, Muhammed b. Muhammed. Esne’l-menâḳıb fî tehẕîbi esnâ’l-meṭâlib. 

thk. Muhâmmed Bakır el-Mahmûdî. b.y., 1983. 
İbnü’l-Cezerî, Muhammed b. Muhammed. Menâḳibü’l-esedi’l-ġâlib. Kahire: Mektebe-

tü’l-Ku’ân, 1994.
İbnü’l-Esîr, Ebü’l-Hasen İzzüddîn. el-Kâmîl fî’t-târîḫ. 10 Cilt. Beyrut: Daru’l-kitâbi’l-ʻa-

rabî, 1997.
İbnü’l-Mülakkın, Ebû Hafs Sirâcüddîn. et-Tevḍîḥ lişerḥî’l-câmiʻ’ṣ-Ṣaḥîḥ. 32 Cilt. Dı-

maşk: Dâru’n-nevâdir, 2008. 
Kapar, M. Ali. “Hz. Hasan’ın Halifeliği ve Hasan-Muaviye Andlaşması”. Selçuk Üniver-

sitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 7 (1997), 67-80.
Kesik, Derya Yörük. Saîd Nursi’nin Risâlelerinde Mehdîlik Telakkisi. İstanbul: Marma-

ra Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007.
Kılıç, Ünal. “Hz. Hasan’ın Zehirlenerek Öldürüldüğü İddiaları Üzerine Bir Değerlen-

dirme”. İSTEM 8/26 (2015), 1-15.
Kuleynî, Muhammed b. Yakûb. el-Kâfî. 8 Cilt. Tahrân: Dâru’l-kutubi’l-İslâmiyye, 4. 

Basım, 1407.
Kummî, Sa‘d b. Abdillâh. Kitâbu’l-maḳâlat ve’l-fıraḳ. Tahrân: Matbaʻa Haydariyye, 2. 

Basım, 1360.
Kurtubî, Muhammed b. Ahmed. el-Câmiʻ li-aḥkâmi’l-Ḳurân. Kahire: Dâru’l-kutubi’l-il-

miyye, 2. Basım 1964.



Mehdî�’nin Nesebi Hakkındaki Rİ�vâyetlerin Yorumlanması…	 29

Kurtubî, Muhammed b. Ahmed. el-İstîʻâb fî maʻrifati’l-aṣḥâb. Beyrut: Dâru’l-ceyl, 
1992.

Mahlûf, Muhammed b. Muhammed. Şeceretü’n-nûri’z-zekiyye. 2 Cilt. Beyrut: Dâ-
ru’l-kutubi’l-ilmiyye, 2003.

Mâzındırânî, Muhammed Salih b. Ahmed. Şerḥu’l-Kâfî, 10 Cilt. Tahran: el-Mektebe-
tü’l-İslâmiyye, 1362

Meclisî, Muhammed Bâḳır b. Muhammed. Biḥâru’l-envâr. 110 Cilt. Beyrût: Dâru İh-
yâi’t-turâsi’l-Arabî, 2. Basım, 1403. 

Mizzî, Yusuf b. Abdurrahman. Tehẕîbü’l-Kemâl 35 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 
1980. 

Mübârekpûrî, Abdurrahman. Tuḥfetü’l-aḥvaẕî bişerḥi Câmiʻi’t-Tirmiẕî. 10 Cilt. Beyrut: 
Dâru’l-kutubi’l-ilmiyye, ts.

Münzirî, Ebû Abdülazîm b. Abdilkavî. Muḫtaṣaru Süneni Ebî Dâvud. 3 Cilt. Riyad: 
Mektebetü’l-mearif, 2010.

Müslim, Müslim b. el-Haccâc. eṣ-Ṣaḥîḥ, Beyrût: Dâru’c-Ceyl, 1334.
Nesâî, Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb. es-Sünen. Halep: Mektebetü’l-mat-

bûâti’l-İslâmiyye, 2. Basım, 1986. 
Nevbahtî, Ebû Muhammed el-Hasen b. Mûsâ. Fıraḳu’ş-Şîʻa. Ḳâhire: Menşûratu’r-Rı-

dâ, 1423.
Nuaym b. Hammâd, Ebû Abdillâh. el-Fiten. 2 Cilt. Kahire: Mektebetü’t-Tevhîd, 1412. 
Nursî, Saîd. Lemʻalar. İstanbul: Yeni Asya Neşriyat, 2016. 
Oktan, Yusuf , “Siyasi ve Mezhebî Olayların Ortaya Çıkardığı Süfyânî Rivâyetleri”, 

Cumhuriyet İlahiyat Dergisi 24 /3 (Aralık 2020), 1135-1156.
Oktan, Yusuf. er-Rivâyâtu’l-vâride fî vücûd ve ġaybeti’l-İmâmi’s-sânî ʻaşara dirâsetün 

muḳârenetün beyne’s-Sünne ve’ş-Şîʻa. Kuala Lumpur: Malezya Uluslararası İs-
lam Üniversitesi, Doktora Tezi, 2019.

Ömerî, İbn Fazlullah. Mesâlikü’l-ebṣâr fî memâliki’l-emṣâr. Abû Dabî: el-Maca-
mau’s-Sekâfî, 1423. 

Öz, Mustafa. “Muhammed b. Abdullah el-Mehdî”. TDV İslâm Ansiklopedisi. https://
islamansiklopedisi.org.tr/muhammed-b-abdullah-el-mehdi (10.12.2020).

Qahwaji,̇ Anas Mohammed Riza. “Ârâu’l-ustâẕ en-Nursî fî aḥâdîsi’l-Mehdî ve te’vîlâtu-
hu lehâ ve mutaʻallaḳâtuhâ”, AL-NUR Academic Studies on Thought and Civili-
zation 18 (2018), 7-38.

Sabbân, Muahmmed b. Ali. “İsʻâfu’r-râğibîn”. Nûru’l-ebṣâr fî menâḳibi Âli beyti’n-Ne-
biyyi’l-muḫtâr. Mümin b. Hasan eş-Şeblencî. Kahire: el-Mektebetü’t-ticâriyye-
ti’l-kübrâ, 1877.

Sadûk, Muhammed b. Ali. el-Ḫiṣâl. 2 Cilt. Kum: Camiatu Müderrisîn, 1326.
Sadûk, Muhammed b. Ali. ʻİlelü’ş-şerâiʻ. 2 Cilt. Kum: Kitab furûş dâverî, 1385. 
Sadûk, Muhammed b. Ali. Kemâlu’d-dîn ve tamamu’n-niʻme. 2 Cilt. Tahrân: el-İslâ-

miyye, 2. Basım, 1395.
Sadûk, Muhammed b. Ali. Men lâ yaḥḍuruhu’l-faḳîh. 4 Cilt. Kum: Defteri İntişârat İs-

lâmî, 1413.
Sadûk, Muhammed b. Ali. ʻUyûnu’l-Aḫbâr.2 Cilt. Tahran: Neşri Cihân, 1378.
Sâfdî, Halîl bin Aybek. el-Vâfî bi’l-vefeyât. 29 Cilt. Beyrut: Dâru İhyâi’t-turâs, 1420.
Saffâr, Beṣâirü’d-derecât, 1/307.
Sehâvî, Şemsüddîn Muhammed b. Abdirrahmân. et-Tuḥfetü’l-laṭîfe fî tarîḫi’l-Medîne-

ti’ş-Şerîfe. Beyrut: el-Kutubu’l-ilmiyye, 1993. 



30	 İ�slâmî� İ�limler Dergisi

Semʻânî, Abdülkerîm b. Muhammed. Tefsîrü’l-Ḳur’ân. Riyad: Dâru’l-vatan, 1997. 
Söylemez, M. Mahfuz. “Hz. Hasan’ın Hilafeti Muaviye’ye Devrinin Arkaplanı”. İslâmî 

Araştırmalar 14/3-4 (2001), 456-468.
Söylemez, M. Mahfuz. “Hz. Hüseyin ve Kûfeliler”. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli 

Araştırma Dergisi 11/33 (2005), 475-500.
Suyûtî, Celaleddin. el-Leʾâli’l-maṣnûʿa fi’l-aḫbâri (eḥâdîs̱i)’l-mevżûʿa. Beyrut: Dâ-

ru’l-kutubi’l-ilmiyye, 1996.
Suyûtî, Celaleddin. Şerhü Süneni İbn Mâce. Amman: Beytü’l-efkâri’d-düvelyye, 2007. 
Süleym b. Kays, Kitâbu’s-Süleym, 2 Cilt. Kum: el-Hâdî, 1405.
Sürmeli, Zeynep Âlimoğlu. Hz. Hasan ve soyuna mezhebi yaklaşımlarla biçilen siyasi 

ve dini rol problematiğinin analizi. Elazığ: Fırat Üniversitesi, Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, 2012. 

Şankîtî, Muhammed Emîn. Eḍvâu’l-beyân fî îḍâḥi’l-Ḳur’ân bi’l-Ḳur’ân. Beyrut: Dâ-
ru’l-fikr, 1990. 

Şehristânî, Muhammed b. Abdilkerîm. el-Milel ve’n-Niḥal. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-marife, 
1404. 

Taberî, Cerîr b. Rüstem. Delâilü’l-İmâme, Kum: Biset, 1413.
Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr. Tarîḫu’ṭ-Ṭaberî. Beyrut: Dâru’t-turâs, 2. Ba-

sım, 1387. 
Tabersî, Ahmed b. Ali. el-İḥticâc ʻalâ ehli’l-lücâc. Meşhed: Neşri Murteza, 1403. 
Tîbî, Şerefüddin Hüseyin b. Abdullah. Şerḥu’ṭ-Ṭîbî ʻalâ Mişkâti’l-meṣâbîḥ. 13 Cilt. Ri-

yad: Mektebetü Nizâr Mustafa, 1997. 
Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ. el-Câmiʻu’ṣ-ṣaḥîḥ. 6 Cilt. Beyrût: Dâru’l-ġarbi’l-İs-

lâmiyî, 2. Basım, 1998. 
Tûsî, Muhammed b. Hasan. el-Ġaybe. Kum: Dâru’l-meʻârifi’l-İslâmiyye, 1411.
Tûsî, Muhammed b. Hasan. Tehẕîbu’l-aḥkâm. 10 Cilt. Tahran: Dâru’l-kitabi’l-İslâmiy-

ye, 1407.
Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed. 15 Cilt. Tarîḫu’l-İslâm. Beyrut: Dâ-

ru’l-ğarbi’l-İslâmî, 2003.
Zehebî, Ebû Abdullah Şemsuddin. Siyerü aʻlâmi’n-nubelâ. 23 Cilt. Beyrut: Müessese-

tü’r-risâle, 3. Basım 1985.
Zehebî, Muhammed b. Ahmed. el-Münteḳâ min Târîḫi’l-İslâm. Suudiye: er-Riâse-

tü’l-âmme, 1413.
Ziriklî. Hayrüddîn b. Mahmûd. el-Aʻlâm. Beyrut: Dâru’l-ilm lilmelâyÎn, 15. Basım, 

2002.


